
91

 *Rasheed Alhaj Saleh | رشيد الحاج صالح
استدعاء ما بعد الحداثة لرفض الحداثة السياسية: 
دراسة نقدية في إسهامات عبد الوهاب المسيري 

وعلي حرب
The Invocation of Postmodernism in the Rejection 
of Political Modernity: A Critical Study of the 
Contributions of Abd al–Wahhab al–Messiri and Ali Harb

مـــلـــخـــص: تــتــنــاول هــــذه الــــدراســــة تــوظــيــف فــكــر مــا بــعــد الــحــداثــة فـــي الــفــكــر الــعــربــي الــمــعــاصــر، ليس 

بوصفه أداةًً لنقد الحداثة الغربية فحسب، بل بوصفه أيضًًا آليةًً لرفض/ تعطيل الحداثة السياسية 

)الديمقراطية والمواطنة وحقوق الإنسان( في العالم العربي. وتركّّز على مساهمتين: عبد الوهاب 

المسيري مــمــثِِّالًا للتيار الــمــحــافــظ، الـــذي استند إلـــى نقد مــا بــعــد الــحــداثــة لتبرير الــعــودة إلـــى أنماط 

ما قبل حداثية من الحكم ذات طابع ديني قروسطي، وعلي حــرب مــمــثِِّالًا للتيار التغريبي، الذي 

اعتمد ما بعد الحداثة إطارًًا معرفيًًا محرِِّرًًا للفكر العربي، لكنه أعاد إنتاج إشكاليات الفكر الغربي 

ما بعد الحداثي متجاهالًا مطلب الحداثة السياسية عربيًًا، مستدعيًًا منظورات تفسر سياقات تاريخية 

ا لواقع العالم العربي الراهن. وتنتهي الدراسة إلى أنّّ التيارين، على الرغم من تباينهما،  مغايرة كلًيًّ

يلتقيان في الإسهام في تعطيل إمكان استكمال مشروع الحداثة السياسية في السياق العربي.

كــلــمــات مــفــتــاحــيــة: مــا بــعــد الــحــداثــة، الــحــداثــة السياسية، الفكر الــعــربــي، عــبــد الــوهــاب المسيري، 

علي حرب.

Abstract: This study examines the employment of postmodern thought in 
contemporary Arab intellectual discourse, not merely as a tool for critiquing 
Western modernity, but as a method for rejecting political modernity – namely 
democracy, citizenship, and human rights. It focuses on two major contributions: 
that of ʿAbd al–Wahhab al–Messiri, representing the conservative trend, who 
drew on postmodern critiques to justify a return to pre–modern, religious, quasi–
medieval forms of governance; and of ʿAli Harb, representing the Westernizing 
trend, who adopted postmodernism as an epistemological framework for liberating 
Arab thought yet ultimately reproduced the dilemmas of Western theory without 
addressing the Arab demand for political modernity. Thus, despite their apparent 
divergence, both trends converge on hindering the realization of political modernity 
within the Arab context.

Keywords: Postmodernism, Political Modernity, Arab Thought, Abd al–Wahhab 
al–Messiri, Ali Harb.

* مدير تحرير دورية تبيُُّن للدراسات الفلسفية والنظريات النقدية.

Editorial Manager of Tabayyun.
Email: rasheed.hajsaleh@dohainstitute.edu.qa

Received   التسلم

2025–08–07

Revised   التعديل

2025–10–19

Accepted   القبول

2025–10–23

DOI   المعرّّف الرقمي

https://doi.org/10.31430/FBSO3416

mailto:rasheed.hajsaleh@dohainstitute.edu.qa
https://doi.org/10.31430/FBSO3416


92 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

مقدمة
تتناول هذه الدراسة إشكالية فكرية استأثرت باهتمام عدد من المفكرين العرب خلال العقود 

الثلاثة الأخيرة، وازدادت حدّّةًً منذ عام 2011. وهي تتمثل في توظيف فكر ما بعد الحداثة))) 

آليةًً  أيضًًا  بوصفه  بل  الغربية فحسب،  الحداثة  لنقد  أداةًً  بوصفه  ليس  المعاصر،  العربي  الفكر  داخل 

لرفض قيم الحداثة السياسية، مثل: المواطنة، والديمقراطية، وحقوق الإنسان، والمشاركة السياسية، 

وفصل السلطات، وذلك استنادًًا إلى مقولة مفادها أن هذه القيم فشلت في الغرب، ومن ثمّّ فهي غير 

إلى  التوظيف  الدراسة هذا  العربي والإسلامي. وتقسم  السياقين  الحضارية في  للخصوصية  ملائمة 

تيارين رئيسين، مع الإقرار بوجود تنويعات أخرى لن نتناولها فيها؛ هما:

، التيار المحافظ الذي يتبنّّى نقد ما بعد الحداثة للحداثة الغربية، ويرفضها كليًًا بدعوى إخفاقها في  أوالًا

تحقيق سردياتها الكبرى المتعلقة بمبادئ العدالة والمساواة وحقوق الإنسان والتحرر وتقدّّم التاريخ. 

ويدعو بدالًا من ذلك إلى استعادة نماذج الحكم التقليدية السابقة على الحداثة، باعتبارها أكثر عدالة 

وأخلاقية. ويتجلى هذا المنحى في كتابات عدد من المفكرين العرب مثل وائل حلاق وعبد الوهاب 

المسيري وطه عبد الرحمن. وتكتفي الدراسة بالتركيز على المسيري الذي تبنّّى موقفًًا جذريًاً رافضًًا 

للحداثة السياسية، مستندًًا إلى نقد ما بعد الحداثة من دون أن ينخرط في مشاريع إصلاحها من داخل 

الحداثة كما فعل بعض المفكرين الغربيين. وبدالًا من تطوير الحداثة والتفكير في إصلاح حالها، سعى 

لتبرير العودة إلى نُظُم ما قبل حداثية تتسم بالسلطات المطلقة وغياب المشاركة السياسية وعدم فصل 

السلطات، بما ينطوي عليه ذلك من نزعة شمولية تتعارض مع قيم الديمقراطية الحديثة.

في  يُسُهم  معرفيًًا  إطارًًا  بوصفه  ما بعد الحداثة  فكر  على  بانفتاحه  يتميز  وهو  التغريبي،  التيار  ثانيًًا، 

تحديث الفكر العربي وتحريره من الجمود، على الرغم من أن العالم العربي لم يخض فعليًًا تجربة 

الحداثة السياسية على النحو الذي يتخيله هذا التيار. غير أن هذا التبنّّي يقترن بإشكاليات، أبرزها إعادة 

وتفكيك  والسلطة،  المعرفة  بين  العلاقة  مثل  ما بعد الحداثي،  الغربي  للفكر  المركزية  القضايا  إنتاج 

النيوليبرالية،  المفرطة، وتسيّّد  الفردية  الذات، وقضايا الجندر، والاعتراف، وتشيؤ الإنسان، والنزعة 

وتراجع سردية تقدّّم التاريخ وتضخم العنف والحروب، من دون التركيز على قضايا الحداثة السياسية 

التي تظل حاجة ملحّّة في السياق العربي. وسنتخذ علي حرب مثاالًا في هذا السياق، ولن نتوسع في 

فضاء  في  ينخرطون  الذين  المغربيين،  المفكرين  وبعض  أدونيس،  مثل  التيار؛  هذا  رموز  بعض  فكر 

، لا أداة نقدية قابلة للتجاوز. ما بعد الحداثة باعتباره إطارًًا شامالًا

هكذا، يشترك هذان التياران في تجاهل الحاجة إلى الحداثة السياسية، وإن اختلف المسار؛ إذ يتجه 

المحافظون إلى تمجيد الماضي واستحضاره، في حين يسعى هذا التيار لتجاوز الحاضر من داخل 

خطاب ما بعد الحداثة، متغافالًا عن مشروع الحداثة السياسية غير المكتمل.

))) نقتصر هنا على نحو أساسي على ما بعد الحداثة الفكرية أو الفلسفية، ولن نتناولها في مجال الأدب والفن والعمارة.



93 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

أولًاً: السياق التاريخي لنشوء فكر ما بعد الحداثة
يرتبط نشوء فكر ما بعد الحداثة، على نحو رئيس، بالتحولات الفكرية والاجتماعية والسياسية التي 

شهدها العالم الغربي في ستينيات القرن العشرين وسبعينياته. لقد تميّّز هذا الفكر منذ بداياته بنزعة 

تشككية جذرية بشأن مجمل المسلمات الكبرى التي أرستها الحداثة الغربية)))، وجاء هذا التشكك 

بوصفه نتيجةًً لما نجم عن الحرب العالمية الثانية من دمار، وما أعقبها من تغوّّل التكنولوجيا وسياسات 

النيوليبرالية في مختلف مجالات الحياة، حتى باتت تهدد الإنسان من حيث المعنى والقيمة.

التيار على أن "ما بعد الحداثة" ليست مدرسة فكرية متجانسة بقدر  يتفق معظم دارسي هذا  عمومًًا، 

والموضوعية  والعقل  الحقيقة  مثل  للحداثة،  الكلاسيكية  المفاهيم  في  يشكك  تفكير  نمط  ما هي 

والهوية والتقدم الكوني والسرديات الكبرى، بوصفها أسسًًا نهائية للتفسير. ويُعُد جان فرانسوا ليوتار 

الكبرى"  السرديات  "نهاية  مفهوم  صاغوا  الذين  أبرز  من   )1998–1924(  Jean–François Lyotard
للحداثة؛ إذ أشار إلى انهيار ثلاث سرديات رئيسة، هي:

1. السردية العلمية التكنولوجية التي وعدت بتحقيق العدالة والرفاهية.

2. السردية التاريخية التقدمية التي افترضت أن التاريخ يتّجّه نحو الأفضل.

3. السردية اللغوية الوضعية التي اختزلت اللغة في وظيفتها الإخبارية العلمية، مستبعدةًً وظائفها 

الجمالية والأخلاقية والتعبيرية))).

يضاف إلى ذلك، أن فكر ما بعد الحداثة كثيرًًا ما يقدّّم نفسه على أنه "بديل أكثر انفتاحًًا وديمقراطية 

وتعددية ثقافية لعصر الحداثة النخبوي، والجوهراني، والغربي، والذكوري"))).

من جهة أخرى، يرى مفكرون، مثل تيري إيغلتون Terry Eagleton )1943–(، أن فكر ما بعد الحداثة 

تعبير عن أزمة اليسار في أوروبا بعد ستينيات القرن العشرين؛ إذ لجأ بعض المثقفين اليساريين إلى 

المبالغة في نقد الرأسمالية وتهويل مشكلاتها، بعد أن شعروا بالهزيمة السياسية والتاريخية. إن فكر 

ما بعد الحداثة، وفق ما يفسر إيغلتون، حركة فكرية تُعُبر عن" هزيمة سياسية"))) وانسحاب لليسار من 

للنظام  البنيوية  المشكلات  تضخيم  إلى  ما أدى  الثقافي؛  التفكيك  فضاء  إلى  السياسي  الفعل  ساحة 

الرأسمالي بوصفها كارثة شاملة، من دون تقديم بدائل واضحة، فـ "مهما كانت مصادر ما بعد الحداثة، 

سواء أكان مجتمع ما بعد التصنيع أم فقدان الحداثة أهليتها أم حركات الطليعة الفجة أم تحوّّل الحضارة 

الكلاسيكية  الأيديولوجيات  بعض  انهيار  أم  جديدة  حيوية  سياسية  قوى  ظهور  أم  الاستهلاك  إلى 

)القاهرة: مؤسسة هنداوي، 2016  نيفين عبد الرؤوف، مراجعة هبة عبد المولى أحمد  ما بعد الحداثة، ترجمة  باتلر،  ))) كريستوفر 

]2002[(، ص 15.

)القاهرة:  حسان  أحمد  ترجمة  جيمسون،  فردريك  تصدير  المعرفة،  عن  تقرير  ما بعد الحداثي:  الوضع  ليوتار،  فرانسوا  ))) جان 

دار الشرقيات للنشر والتوزيع، 1994(، ص 23–27.

(4) Hubert Zapf, "Cultural Ecology, Postmodernism, and Literary Knowledge," in: Şebnem Toplu & Hubert Zapf (eds.), 
Redefining Modernism and Postmodernism (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), p. 2.

))) تيري إيجلتون، أوهام ما بعد الحداثة، ترجمة منى سلام، مراجعة سمير سرحان )القاهرة: أكاديمية الفنون، 2000(، ص 43.



94 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الخاصة بالمجتمع والأفراد"، فإنها نتيجة إخفاق اليسار سياسيًًا))) وتضخيمه سلبيات الرأسمالية التي 

انتصرت على اليسار. ويذهب إلى مثل هذا التفسير ليوتار وبربارا إبسن أيضًًا. ويرى ليوتار أن فكر 

تراجعها تحت حماية  بعد  المتقدمة  الليبرالية  الرأسمالية  نشر  "إعادة  أعقاب  ما بعد الحداثة ظهر في 

الفردي  للتمتع  قيمة  ومنح  الشيوعي  البديل  ألغى  تجددٌٌ  وهذا  و1960،   1930 العامين  بين  الكينيزية 

بالسلع والخدمات"))). أما إبسن فترى أن هذا الفكر نشأ بوصفه استجابة لإخفاق اليسار في التصدي 

للرأسمالية، وأن اليسار فقدََ أي أملٍٍ في مستقبله؛ ما دفع نخبًًا فكرية يسارية، أوروبية وأميركية، إلى 

تهويل الطابع العدمي للرأسمالية ووحشيتها))).

النظام  ضد  المهمشين  ويمثّلّ  السائد،  على  متمردًًا  فكرًًا  بوصفه  غالبًًا  ما بعد الحداثة  فكر  يُصُنََّف 

ميشيل  الناحية  الذين ركزوا على هذه  أهم  العالم، ومن  المهيمنة على  للسلطات  والثقافي  المعرفي 

فوكو Michel Foucault )1926–1984( وجيل دولوز Gilles Deleuze )1925–1995(. هكذا، بدأت 

تتشكل طريقة تفكير متحررة إلى حدّّ بعيد من الأنساق والمفاهيم الواضحة، وهي تركز على كل ما هو 

جديدة  زوايا  من  الإنسان  في  التفكير  إعادة  إلى  ما أدى  عنه؛  ومسكوت  ومُُقصََى  ومختلف  هامشي 

تتلاءم مع التحولات المستمرة في مجالات المعرفة والعلم والتكنولوجيا والسياسة. ويمكن أن نورد، 

في هذا السياق، خمس ملاحظات نقدية مهمة متعلقة بفكر ما بعد الحداثة:

1. نزعة تشاؤمية تضخم السرديات العدمية ونهاية العالم

يُلُاحظ وجود قدرٍٍ من المبالغة في توصيف حالة ما بعد الحداثة باعتبارها مرحلة ستقود البشرية حتميًًا 

إلى الانهيار، أو بوصفها قطيعةًً جذريةًً مع التاريخ ومساراته المألوفة؛ فكأن ثمة انقلابًاً كلًيًّا سيقوّّض 

ضمن  امتدادًًا  جوهرها  في  ما بعد الحداثة  تظل  إذ  الدقة؛  إلى  تفتقر  الرؤية  هذه  لكن  ما سبق.  كل 

سيرورة تاريخية يمكن تناولها وتحليلها عقلانيًاً وعلميًاً. ومع أنّّ الشركات العابرة للقوميات بات لها 

تأثير بالغ في الاقتصاد العالمي المعاصر، فإن هذا لا يعني بالضرورة تراجع الدولة كليًاً إلى "خادم 

قانوني" لهذه الكيانات. ثمّّ إنّّ تعاظم دور الإعلام في العقود الأخيرة لا يستتبع بالضرورة تحوله إلى 

"آلة كذب وخداع" تتحكم فيها القوى المالية فحسب، بل يظل الإعلام ساحةًً معقدةًً للتنافس والتفاعل 

بين أطراف متعددة، وليس أداة طيّّعة بيد السلطة أو رأس المال. وعلى الرغم من وجود حروبٍٍ وعنفٍٍ 

فائض في كثير من المناطق، فإنّّ ثمّّة سلامًًا وازدهارًًا واستقرارًًا وعدالةًً في كثير من مناطق العالم أيضًًا، 

ويضاف إلى ذلك أنّّ مسار الانتقال الديمقراطي في تقدّّم مستمر.

2. يََسلب الإنسان المعاصر إرادته

يصعب التسليم بأطروحة ما بعد الحداثة المركزية القائلة بأنّّ الإنسان المعاصر فقدََ إرادته كلًيًّا تجاه 

والطبيعة هو من  التاريخ  وأنّّ مسار  الرأسمالي،  العالم  في  الكبرى  والمؤسسات  التكنولوجيا  سطوة 

))) المرجع نفسه، 42.

))) ليوتار، ص 56.

(8) Barbara Epstein, "Postmodernism and the Left," New Politics, vol. 6, no. 2 (1997), p. 10.



95 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

يحدد حركته في نهاية المطاف. فالواقع يُظُهر وجود فاعلية بشرية لا يمكن إنكارها، وهي تتجلى في 

 Alain موجات التغيير والثورات الاجتماعية، ومنها ثورات "الربيع العربي". وهذا ما يؤكده آلان تورين

، الذي يرى أنّّ الذوات الفاعلة المنخرطة في الحركات الاجتماعية  Touraine )1925–2023(، مثالًا

أقوى من المؤسسات الكبرى أو قادرة على التأثير فيها بفاعلية في كثيرٍٍ من الأحيان. وعلى الرغم من 

قلقه الهادئ المتعلق بمصير الحداثة السياسية، فإنه يبقى مؤمنًًا بأنّّ البشر اليوم يشاركون في توجيه دفة 

التاريخ وإعادة تشكيل واقعهم الاجتماعي على الرغم من التحديات المرتبطة بالتكنولوجيا والإعلام 

مبالغًًا  السياق  هذا  في  ما بعد الحداثة  أطروحات  تبدو  هنا،  ومن  المال.  ورأس  الكبرى  والشركات 

فيها؛ إذ تُضُخّّم ما يجري من دون أن يعني ذلك الانتقاص من أهمية هذه التحولات، مع تأكيد عدم 

تهويلها))).

هذه مبالغات واضحة؛ إذ يقول ديفيد هارفي David Harvey )1935–(، على سبيل المثال، في كتابه 

آخر  وإن  الأحوال،  من  حال  بأي  ليست جديدة  النوع  هذا  من  التحولات  "إن  ما بعد الحداثة:  حالة 

نسخها الراهنة تظل في متناول البحث المادي التاريخي، بل ينطبق عليها التنظير الذي جاء به ]كارل[ 

ماركس حول التطور الرأسمالي")1)).

3. سمة العدمية الأخلاقية

يستند الفكر ما بعد الحداثي غالبًًا إلى تضخيم القطيعة بين مجالات المعرفة والأخلاق، مثل الفصل 

لتصوير  والتكنولوجيا والسياسة من جهة، والأخلاق من جهة أخرى، وذلك في محاولة  العلم  بين 

العالم الرأسمالي المعاصر على أنه يعيش في ظل فوضى عدميّّة شاملة. إلا أن هذا المنظور يتجاهل 

، الذي  إمكانية تحليل هذه العلاقات ضمن سياق تطوّّر الحداثة نفسها، كما يفعل ريتشارد رورتي، مثالًا

يُعُلي من شأن الأمل المشترك بين البشر، لأنهم – بحسب اعتقاده – يعتبرون أن علاقتهم بقوة عقلانية 

مشترك"  إنساني  "جوهر  مؤكدًًا وجود  مما نظن،  أكبر  التاريخ  أو  الحقيقة  أو  مثل الله  كبرى  مشتركة 

يجمع بين الناس في النهاية)1)). يأتي هذا على العكس من الفكر ما بعد الحداثي الذي يُفُضل التركيز 

على "الشعور بالخطر المشترك"؛ ما يعمّّق الإحساس بالتهديد ويضعف ثقة الأفراد بمستقبلهم، وقد 

يفاقم من حالة الاغتراب والاستلاب لديهم. الفكر ما بعد الحداثي كثيرًًا ما يضخّّم حالة انعدام اليقين 

الأخلاقي الذي يفترضه ليصل إلى حالة مفترضة أيضًًا من انعدام الأمن الوجودي)1)).

))) هذه وجهة نظر يورغن هابرماس Jürgen Habermas )1929–( وإدغار موران Edgar Morin )1921–( وتورين وغيرهم من النقاد 

المعتدلين للحداثة. بشأن نقد تورين للحداثة، ينظر: ألان تورين، نقد الحداثة، ترجمة أنور مغيث )القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، 

.)1997

حاج  وحيدر  نصر  ناجي  مراجعة  شيّّا،  محمد  ترجمة  الثقافي،  التغيير  أصول  في  بحث  ما بعد الحداثة:  حالة  هارفي،  )1)) ديفيد 

إسماعيل )بيروت: المنظمة العربية للترجمة؛ المعهد العربي العالي للترجمة، 2005(، ص 387.

(11) Richard Rorty, Contingency, Irony, and Solidarity (Cambridge: Cambridge University Press, 1993), p. 91.

(12) Zygmunt Bauman, Intimations of Postmodernity (London/ New York: Routledge, 1992), p. xxiv.



96 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

4. التزام فكر ما بعد الحداثة بالقضايا الجزئية على حساب القضايا الكبرى

على الرغم من تركيز فكر ما بعد الحداثة على قضايا الأقليات والفئات المهمشة في أوروبا، وسعيه 

لكشف آليات الهيمنة التي تمارسها الشركات العابرة للقومية ومؤسسات الدولة الحديثة ولاأخلاقية 

الاستعمار الغربي، فإنه يعاني مفارقة داخلية واضحة؛ إذ تراجع عن الالتزام بالقضايا الكلية الكبرى 

الفرد  وسلطة  المرأة،  بحقوق  تتعلق  جزئية  موضوعات  لمصلحة  والمساواة،  والحرية  العدالة  مثل 

موضوعات – كما يلاحظ  وهي  والتفكيك.  والتأويل،  والآخر،  والتعدد،  والاختلاف،  جسده،  على 

الرأسمالية، وقد تشجع عليه؛ لأنها تنزلق في اتجاه قضايا  به  النوع الذي تسمح  إيغلتون – تعتبر من 

الكلاسيكي)1)).  واليسار  الحداثة  مفكرو  به  تميّّز  الذي  والفكري  السياسي  النضال  بعيدًًا عن  جزئية، 

الإنسانية وليس عن  "الحضارة  بالحديث عن  ما بعد الحداثة تسمح  ثقافة  أن  يمكن ملاحظة  لذلك، 

الطبيعة الإنسانية؛ عن النوع )ذكر/ أنثى( وليس عن الطبقة، عن الجسد وليس عن علم الأحياء، عن 

السعادة وليس عن العدل، وعن ما بعد الاستعمار وليس عن الطبقة البرجوازية التافهة")1)).

5. التركيز على جانب واحد من الرأسمالية

يتجاهل الخطاب ما بعد الحداثي حقيقة مفادها أنّّ نماذج الحداثة ليست كلها رأسمالية متوحشة أو 

نيوليبرالية؛ إذ يغفل وجود نماذج حداثية ليبرالية ذات توجهات اجتماعية/ اشتراكية تستند إلى أسس 

أخلاقية وإنسانية لتحقيق العدالة الاجتماعية، من خلال تحقيق توازن بين قيمتي الحرية والمساواة. 

كرّّمه  الذي  المفكر  السياق، وهو  بارزًًا في هذا   )2002–1921( John Rawls مثال جون رولز  ويُعُدّّ 

الرئيس الأميركي الأسبق بيل كلينتون باعتباره "أعاد الثقة بالديمقراطية الليبرالية" بما تمثله من مواطنة، 

ويتجاهل  السياسية.  الحداثة  وجوه  من  رئيسًًا  وجهًًا  بوصفها  وديمقراطية  وعدالة،  إنسان،  وحقوق 

هذا الخطاب، أيضًًا، إسهامات أنتوني غيدنز Anthony Giddens )1938–(، صاحب نظرية "الطريق 

دور  عن  فضالًا  بلير،  توني  الأسبق  البريطاني  الوزراء  رئيس  مثل  سياسيين  ألهمت  التي  الثالث"، 

عدد كبير من أحزاب الديمقراطية الاشتراكية التي تولت الحكم في دول أوروبية عدة، مثل ألمانيا، 

إنسانية  توجهات  ذات  أحزاب  وهي  وغيرها؛  والبرتغال،  والنمسا،  وإسبانيا،  والنرويج،  والسويد، 

وأخلاقية واضحة ضمن مشروعها الديمقراطي الحداثي)1)). لكن كيف تلقّّى الفكر العربي المعاصر 

فكر ما بعد الحداثة؟

ثانيًًا: التيار المحافظ ما بعد الحداثي: عبد الوهاب المسيري
يُعُدّّ عبد الوهاب المسيري من بين أكثر المفكرين العرب انشغاالًا بفكر ما بعد الحداثة. ونناقش هنا 

توظيفه لهذا الفكر من خلال نقد ثلاثة اعتقادات راسخة عنده شكّّلت أساس نظرته إلى هذا الفكر. 

)1)) إيجلتون، ص 48.

)1)) المرجع نفسه، ص 51.

)1)) بشأن "الديمقراطية الاشتراكية"، ينظر مؤلفات جون رولز وأنتوني غيدنز، وهي مترجمة إلى العربية.



97 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

وهذه الاعتقادات هي: 1. الحداثة تفضي بالضرورة إلى فكر ما بعد الحداثة. 2. نظرته إلى الإنسان 

بوصفه يملك القدرة على التحكم في مسار التاريخ من جهة، لكنه في الوقت نفسه يظلّّ خاضعًًا لسلطة 

الطبيعة ووضعه المادي. 3. تأكيده أن الغرب في مرحلته ما بعد الحداثية يتحمّّل كامل المسؤولية عن 

الصراع مع الإسلام والمسلمين.

1. هل تؤدي الحداثة بالضرورة إلى ما بعد الحداثة؟

بها  يتسم  التي  والإباحية  التدميرية  والنزعة  واللاأخلاقية  والنسبية  العدمية  أن  المسيري  يعتقد 

وضع ما بعد الحداثة اليوم قابعة في نموذج الحداثة نفسه، أو كما يقول: "ما بعد الحداثة هو جزء 

عضوي من الحداثة")1)). ففكر التنوير الأوروبي )يسمّّيه المسيري فكر الاستنارة(، الذي كان يعتقد 

الفرد  مصالح  بين  ويوازن  طبيعي،  بشكل  الحق  إلى  يطمح  عقل  ولديه  بطبعه،  خيِِّرٌٌ  الإنسان  أن 

رجال  "هيمنة  من  التحرر  سياق  في  الأمر،  نهاية  في  الأخلاق  أخضع  نفسه،  بالوقت  والمجتمع 

التلفزيونية ومجلات  الإعلانات  الوراثية وشركات  والهندسة  والاجتماع  النفس  لـ "علماء  الدين"، 

نطاق  خارج  الأخلاق  أصبحت  هكذا  واللذة")1)).  الإباحية  وصناعة  وفضائحهم  النجوم  أخبار 

الاستنارة  فإنّّ مشكلة عصر  لذلك،  نتيجةًً  بالمعنى)1)).  لها  للإنسان، ولا علاقة  الروحية  الحاجات 

نحو  على  يخضع  أن  عليه  وأوجب  الأخلاق،  ومصدر  الكون  مركز  الإنسان  من  عندما جعل  أنه 

المرجعية من الأديان ومنحها للإنسان، وجعل من الإنسان كائنًًا  الطبيعة"، سحب  لـ "قوانين  كامل 

ماديًاً مهووسًًا بمصالحه والبحث عن اللذة. فإذا كان فكر ما بعد الحداثة يساوي بين ما هو أخلاقي 

أن الإنسان، ومصالحه ولذّّاته هي  الحداثة بذرت فكرة  أن  إلى  يعود  وما هو غير أخلاقي، فذلك 

المرجع الأخلاقي لنفسه. وإذا كانت ما بعد الحداثة تُسُهم اليوم في "إبادة العجزة وأعضاء الأقليات 

والمعاقين")1)) )كما فعلت النازية(، بالنظر إلى ما لهذه الإبادات من جدوى اقتصادية، فإن الحداثة 

المصلحة والمنفعة مرجعًًا للأخلاق. وإذا كان عصر ما بعد الحداثة تجتاحه  التي جعلت من  هي 

"النظريات العرقية التي تنكر المساواة بين البشر")2))، فإن ذلك يعود إلى أن عصر الحداثة أنكر على 

البشر "أصلهم الرباني" الذي ساوى بين البشر. وإذا كان العقل تحوّّل إلى "عقل أداتي" في عصر 

، ولكن لا تحدّّه أي حدود أخلاقية  ا مستقالًّا ما بعد الحداثة، فذلك لأنّّ عقل الحداثة كان عقالًا حًرًّ

أداتي،  "عقل  ظهور  النتيجة  وكانت  الإنسان،  لمصلحة  العالم  تسخير  سوى  له  ولا همّّ  إنسانية  أو 

، ولا يعرف غايةًً ولا هدفًاً")2)). وإذا كانت فكرة التنويريين عن التاريخ  لا يدرك ماضيًًا، ولا مستقبالًا

بسيطرة  التاريخ سينتهي  أن  اعتقدوا  أفضل، لأنهم  التحرر وعالم  إلى  يتّجّه  إنه  بحيث  تقدّّمي،  أنه 

)1)) الحداثة وما بعد الحداثة )طرابلس، ليبيا: جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، 1998(، ص 10.

)1)) عبد الوهاب المسيري، العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة، مج 1 )القاهرة: دار الشروق، 2002(، ص 316.

)1)) المرجع نفسه، ص 315.

)1)) المرجع نفسه، ص 318–319.

)2)) المرجع نفسه، ص 320.

)2)) المرجع نفسه.



98 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الإنسان على الطبيعة وتمكّّنه من إقامة "الحكم التكنوقراطي الرشيد"، فإن الذي حصل أن التاريخ 

اللامتناهي")2)).  المادي  وتقدمه  الحتمية  التاريخ  حركة  لصالح  الفرد  الإنسان  "تصفية  إلى  اتجه 

فيها  يتأملون  الغربيون  "المفكرون  سيبقى  ما بعد الحداثة  لمشكلة  والفهم  التحليل  هذا  دون  ومن 

ولا يجدون إجابات شافية لها")2)).

تكن  لم  السياسية  الحداثة  قيم  فإن  المأزوم،  الوضع  هذا  إلى  عمومًًا  أفضت  قد  الحداثة  كانت  وإذا 

، إلى عملية إجرائية خالية من أي قيم إنسانية  . فقد تحولت الديمقراطية، في أميركا مثالًا أفضل حاالًا

وأخلاقية. بالنسبة إلى المسيري حتى "عصابات المافيا تطبّّق الإجراءات الديمقراطية بغاية الصرامة، 

فهم ينهبون ويسلبون ويبتزون ثم يقومون بتوزيع الغنائم بينهم بديمقراطية بالغة")2)). وهكذا، لم تعُُد 

مرجعية الديمقراطية "القيم الإنسانية"، "وإنما القيم النفعية المادية والصراعية الدارونية")2)).

الأسرة"  "تفتت  مسؤولية  وعربيًًا،  عالميًًا  المعروف  الإنسان"،  حقوق  "إعلان  المسيري  ويحمّّل 

حقوق  على  الفرد  حقوق  تغليب  في  المركزية  قضيته  تتمثل  إذ  العلمانية"؛  "مقدمات  من  واعتبره 

المجتمع وجعل الإنسان "مرجعية ذاته")2)). ونتيجةًً لذلك، يرى المسيري، أن مفهوم حقوق الإنسان 

على  يأتي  إمبريالي  إنسان  شيء،  كل  يلتهم  الذي  داروين  "إنسان  نموذج  إنتاج  في  تدريجيًًا  أسهم 

الأخضر واليابس")2)).

المسيري – الذي  فيرى  الرأسمالية،  الغربية  المجتمعات  أما وضع الاقتصاد والعدالة الاجتماعية في 

عاش في الولايات المتحدة الأميركية ودرس فيها سنوات طويلة – أنّّ هذه المجتمعات انقسمت إلى 

طبقتين رئيستَيَن: طبقة تمتلك كل شيء وتتمتّعّ بمستوى معيشي يفوق الوصف، وأخرى تعاني فقرًًا 

مدقعًًا يصل إلى حدّّ العجز عن تأمين الطعام والملبس. ومن ثمّّ، نجد أن منازل الأغنياء الفارهة "يقوم 

ثراءًً وشراهةًً  الأثرياء  و"بينما يزداد  والعطشى")2))،  للجوعى  للتصدي  على حراستها حرس حديدي 

ويحصلون على ما يريدون ولا يشبعون، يحلم الفقراء بالحصول على الأشياء نفسها")2))، وهذا كله 

بسبب سيطرة النزعة الاستهلاكية وتجارة الجنس والمخدرات والسلاح في الغرب الرأسمالي، وهي 

مجالات لا هدف للاقتصاد الرأسمالي الغربي سوى خدمتها.

الاستهلاكية  الداروينية  الأنانية  المادية"  النفعية  "المجتمعات  ما يسميه  بين  كذلك  المسيري  ويميز 

القانوني والتنافس وتبادل المصالح، ويرى أن الغرب المعاصر يجسدها، وبين  القائمة على الإلزام 

)2)) المرجع نفسه، ص 314.

)2)) المرجع نفسه، ص 320.

)2)) عبد الوهاب المسيري، الثقافة والمنهج، سوزان حرافي )محرر( )دمشق: دار الفكر، 2009(، ص 62.

)2)) المرجع نفسه، ص 62.

)2)) المرجع نفسه، ص 311.

)2)) المرجع نفسه.

)2)) المرجع نفسه، ص 323.

)2)) المرجع نفسه.



99 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

ما يسميه "المجتمعات التراحمية" الإنسانية التعاضدية القائمة على الالتزام الأخلاقي الغيري، ويرى 

أن الإسلام يمثلها بطريقة رئيسة)3)).

العلمانيين  عندنا – من  الاستنارة  "دعاة  لأن  العربي؛  العالم  في  فأكثر  أكثر  المشكلة  وتتعقد 

والتنويريين – يبشرون بذات الأفكار، بشجاعة بالغة السذاجة، قد تدل على 'طيبة' قلوبهم وعقولهم، 

بما فيه  جوانبه  جميع  من  الأمر  يتأملوا  الأحوال – لم  أحسن  أنهم – في  على  أيضًًا  تدل  ولكنها 

الكفاية")3)). فإذا تمركزت ما بعد الحداثة حول "الأنثى" )يقصد تجارة الجنس(، فإننا سنتمركز حولها 

أيضًًا إذا سرنا في طريق الاستنارة، وإذا تخلّتّ ما بعد الحداثة عن أي مرجعية أخلاقية روحية، فإننا 

ما بعد الحداثة  تفكيكية  "أن  إلى  ويذهب  الحداثة.  تبنََّينا طرق  إذا  الطريق  هذه  في  سائرون  بلا شك 

وعدميتها كانت موجودة داخل المشروع الحداثي في كمون")3))، على الرغم من أن مشروع الحداثة 

عمره قرون في حين أنّّ التفكيكية عمرها سنوات قليلة، ومجرد "موضة" في الفكر والأدب، لا أكثر 

أو  الحداثة  قيم  من  بواحدة  تأخذ  فما إن  المسيري؛  إلى  بالنسبة  "متتالية")3))  قضايا  وهذه  ذلك.  من 

ما بعد الحداثة حتى تتداعى باقي القضايا على نحو شبه آلي.

وهو  القانوني،  الدستوري  التعاقدي  الاجتماعي  البعد  عن  الانتباه  المسيري  يصرف  الواقع،  في 

البعد الحداثي السياسي ذو الأهمية الحاسمة، ليركز عوضًًا عن ذلك على البعد الأخلاقي. ويوهمنا 

هذا التركيز بأن التناقض الجوهري بيننا وبين الغرب إنما هو تناقض أخلاقي فحسب، وليس تناقضًًا 

حداثيًاً سياسيًاً وتقنيًًا وتنمويًاً ... إلخ، كما يوهمنا بأننا إذا كنّّا نتفوّّق على الغرب أخلاقيًًا وإنسانيًًا، فإن 

هذا التفوق وحده كافٍٍ للتبشير بتفكك الغرب داخليًًا وزوال صنيعته وحليفته إسرائيل، وأن خلاص 

الإنسانية يكمن في النموذج الأخلاقي التراحمي الذي نمثله.

ويتجاهل المسيري )وكذلك علي حرب كما سنرى( أن الرأسمالية تحولت، خلال العقود الماضية، 

الديمقراطية  الرعاية  دولة  برأسمالية  ماعُُ رف  اجتماعي جزئي، وهو  توجه  إلى  الكينيزية  من  انطلاقًاً 

الليبرالية  الديمقراطية  وأن  اللائق،  الأدنى  الاجتماعي  الحد  دولة  أو  الرفاه  ما دولة  أو  الليبرالية 

العدالة  من  مزيد  اتجاه  في  ذاتها،  الرعاية  دولة  للرأسمالية،  نقدها  سياق  في  تجاوزت،  الاجتماعية 

الاجتماعية في السياق الديمقراطي الليبرالي، من دون الاضطرار إلى التخلي عن الاقتصاد الرأسمالي 

أو اقتصاد السوق والملكية الخاصة للرساميل، بل على أساس الدعوة إلى اعتماد آليات توزيعية قبلية 

وبعدية للثروة، من أجل التقليل من فجوات التفاوت أو صور اللامساواة الاجتماعية الاقتصادية، ومن 

)3)) عبد الوهاب المسيري، رحلتي الفكرية في البذور والجذور والثمر: سيرة غير ذاتية غير موضوعية )القاهرة: الهيئة العامة لقصور 

الثقافة، 2000(، ص 51–52. يذكر المسيري في هذا الكتاب أنه استوحى مصطلح "التراحم" من فريضة الزكاة في الإسلام، والهديّةّ 

وحُُسن  المودّّة  علاقات  من  وكذلك  المادية،  المساندة  من  عرسهما نوعًًا  حفل  في  الزوجين  إلى  والأقارب  الأصدقاء  يقدمها  التي 

الجوار وتعاضد الأقرباء في بلدته التي عاش فيها المرحلة الأولى من حياته.

)3)) المسيري، العلمانية الجزئية، ص 320.

)3)) المسيري، الحداثة وما بعد الحداثة، ص 64–65.

)3)) المرجع نفسه، ص 321.



100 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

ثمّّ السياسية؛ ما يفضي إلى ضمان تحقق قيمة الحرية، بطريقة فعلية حقيقية، لا صورية زائفة. بمعنى 

داخله  من  ويكتمل  يتطور  مشروعًًا  ما زالت  الليبرالية  الديمقراطية  تمثلها  التي  السياسية  الحداثة  أنّّ 

ووفقًًا لقيمه الرئيسة من مواطنة وحرية ومساواة ... إلخ، وأنّّ هذه الحداثة السياسية، في نهاية الأمر، 

هي المسيطرة على المجال السياسي، بحيث يبدو فكر ما بعد الحداثة فكرًًا ثانويًاً، من دون التقليل من 

أهمية النقد الذي يوجهه إلى الحداثة.

الحداثة  قيم  أنّّ  بالضرورة  تؤكّّد  موثوقة  بيانات  أو  قاطع  دليل  أيّّ  المسيري لايُ قُدّّم  أنّّ  الواضح  من 

ستفضي إلى فكر ما بعد الحداثة، لا سيّّما فيما يتعلّقّ بانغماس الغرب في الإلحاد، وتفكّّك الأسرة، 

إلى  تهدف  التي  المبالغات  إلى  أقرب  مجملها،  في  تحليلاته،  وتبقى  الاجتماعية.  العدالة  وتراجع 

الإيحاء بأنّّ الوقائع تسير على النحو الذي يتبنّّاه في طرحه.

"الله غير مهم على  أنّّ  الذين يعتقدون  المثال، أن نسبة  اليوم، على سبيل  العالمية  القيم  تُبُيِِّن مسوح 

الإطلاق في حياتهم" نسبة قليلة في البلدان المتقدمة أيضًًا، وليس في البلدان غير المتقدمة فحسب. 

فقد بلغت نسبتهم في أميركا نحو 12.8 في المئة فقط، وفي إيرلندا 18.8 في المئة، وفي روسيا 7.5 

في المئة. بينما بلغت في تونس نحو 15.7 في المئة، وفي المغرب 5.4 في المئة، وفي لبنان 0.2 في 

المئة، وفي ماليزيا 0.8 في المئة، وفي إيران 1.3 في المئة، وفي الهند 2.5 في المئة، وفي منغوليا 12.6 

في المئة)3)). وقد ذكرنا كل هذه الأرقام لكي نبين أن نسبة من يعتقد أن الإنسان ليس من "أصل رباني"، 

بلغة المسيري، نسبة قليلة جدًًا وليست هي النسبة الساحقة والكبرى في العالم الغربي كما توحي لنا 

ذاتية، لا أكثر،  تأملات شخصية وانطباعات  نظرياته على  يبني  المسيري  أن  كتاباته. ويدل هذا على 

ويتجاهل المعطيات التي تقدّّمها المسوح العلمية المعروفة، ربما لأنها تعارض ما يريد أن يقول.

وعلى الرغم من حديثه عن تضخّّم التفكك الأسري والإباحية وزواج المثليين في غرب ما بعد الحداثة، 

والذي لا يترك فرصة من دون أن يحذر من انتشاره الواسع، فإن نتائج أهم المسوح العلمية في العالم للقيم 

، مهمة بالنسبة إلى الأميركيين بنسبة 91 في المئة، و92.3 في المئة بالنسبة إلى  تبيّّن اليوم أن "الأسرة"، مثالًا

البريطانيين، و73.7 في المئة بالنسبة إلى الهولنديين، و88.4 في المئة بالنسبة إلى الألمان)3)). وهي نسبٌٌ 

على نقيض كلّيّ لما يظنه المسيري من تفسّّخ في القيم الاجتماعية والأخلاقية في الغرب. وهذا ما يؤيد 

استنتاجًًا مفاده أنّّ هذه الفجوة في فكره تعود إلى أنه لا يؤمن بالحداثة السياسية نفسها وأن عدم الإيمان 

هذا هو أشبه بحكم مسبق، ولذلك نجده يندفع في المبالغة في شرور عصر الحداثة المتأخرة.

2. ما أسباب تناقض صورة ما بعد الحداثة لدى المسيري؟

في كتاب المسيري اللغة والمجاز بين التوحيد ووحدة الوجود الذي يخصصه لنقد الحركة الصهيونية، 

يتحدث عن مبادئ راسخة لدى الصهيونية، ومنها المبدأ الواحد الذي يسميه المتدينون الصهاينة "الإله" 

(34) World Values Survey Association, World Values Survey Wave 7 (2017–2022): Results in Percent by Country, at: 
https://acr.ps/1L9F2gt

(35) Ibid., pp. 153–154.

https://acr.ps/1L9F2gt


101 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

)وحدة وجودية روحية(، أما الملحدون الصهاينة فيسمونه تسميات كثيرة: "روح الشعب"، و"التراث 

اليهودي"، و"العرق اليهودي" )وحدة وجود مادية(. ولكن ما يثير استغراب المسيري أن "كلا الفريقين 

التي تسري  القوة  الرباط العضوي الذي يربط بين الشعب والأرض، أو  الواحد باعتباره  المبدأ  يرى 

الصهيونية – التي تحتل عنده مكانة مركزية كبيرة في عالم  الحركة  فيهما")3)). وهذا كلام يجعل من 

ما بعد الحداثة الغربي إلى حدّّ أنه يجعلها متحكمة على نحو شبه مطلق في الغرب ما بعد الحداثي، 

تتمثل في  أهدافًاً مسبقة  للتاريخ  بأن  اليهودية – حركةًً تؤمن  تأثّرّ مفكريها بأصولهم  إلى  كما يرجعها 

توطين اليهود في أرض فلسطين. ويعود هذا عنده إلى أن الرؤى ذات المسحة الميتافيزيقية/ الدينية 

هي الموجّّه الأساسي للحركة الصهيونية.

والكليات، سواء  للعقلانية  مُُعادٍٍ  تقويضي  "فكر  ما بعد الحداثة هو  أن  نفسه،  الكتاب  في  يُبُيّّن،  لكنه 

كانت دينية أو مادية. فهو فكر يحاول أن يهرب تمامًًا من الميتافيزيقا، ومن الحقيقة والمركزية والثبات 

]...[ فالمادة الحقة ضد الثبات، وتؤمن بأن العالم بلا أصل")3))؛ أي إن الطبيعة وصيرورة المادة هي 

التي تحكم مستقبل البشرية.

تجعل  الأولى،  متناقضتين:  زاويتين  من  ما بعد الحداثة  وضع  إلى  ينظر  المسيري  أن  هذا  يعني 

تؤكد  والثانية،  وأيديولوجيته.  عليهما غاياته  ويفرض  وتاريخها،  الطبيعة  على  مسيطرًًا  الإنسان 

توجّّه  وهو  الأخرى"،  الحيوانات  "مثل  مثله  منها  الإنسان جزء  الإنسان؛ لأن  على  الطبيعة  سيطرة 

الإنسانية  الإرادة  التاريخ؛  يسيّّر  فما الذي  والمجتمعات)3)).  للإنسان  المستمر"  "التدهور  عن  يعبّّر 

أم "العناصر المادية"؟

الغرب  إلى  يوجهه  الذي  الدائم  النقد  الرغم من  المسيري على  أن  نتوقّفّ عندها هي  التي  المفارقة 

ما بعد الحداثي، من حيث إنه غارق في الماديات، والاستجابة للغرائز، وسيطرة النزعة الاستهلاكية 

"الداروينية  عليه  وتُسُيطر  الأخلاقية،  والقيم  الأديان  لروحية  مُُعادٍٍ  وأنه  الأخلاقي،  والانفلات  عليه، 

الاجتماعية والعلمية"، ومدمِِر للطبيعة والمناخ، يركّّز، من جهة أخرى، في جلّّ كتاباته على تأكيد أن 

وضع ما بعد الحداثة مرتهن، كذلك، بصفة كاملة، لأيديولوجيا الحركة الصهيونية. وهذه مفارقة غريبة 

الغرب  تعبيره. فهل  الجزئيات، على حدّّ  التي تجمّّع  الرؤية  أنه يحرص على وحدة  الرغم من  على 

مادي وعلماني شامل؟ أم متدين/ متطرف على نحو شبه هستيري؟ وهل يتّجّه التاريخ على نحو أعمى 

وتحكمه المنافع والمصالح والقوانين الوضعية، الأمر الذي سيؤدي – لا محالة – إلى انهيار الحضارة 

أنّّ  الذي يكرره في جلّّ كتبه  المسيري  ربانية؟ جواب  دينية وغايات  أنه مسكون بخطط  أم  الغربية؟ 

الرؤية  سلامة  مصلحة  في  ليس  أمرٌٌ  وهو  نفسه،  الوقت  في  الحالتين،  يمثل  ما بعد الحداثي  الغرب 

عنده. فالقول إن الغرب علماني متطرف ومتدين متطرف في الوقت نفسه أيضًًا، ومُُعادٍٍ الأسرة ومنحلّّ 

)3)) عبد الوهاب المسيري، اللغة والمجاز بين التوحيد ووحدة الوجود )القاهرة: دار الشروق، 2002(، ص 185.

)3)) المرجع نفسه، ص 234–235.

)3)) المسيري، العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة، مج 1، ص 314.



102 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الحرية  كامالًا  تأييدًًا  ويؤيد  المحافظ،  المتدين  ترمب،  دونالد  اليميني  الرئيس  ينتخب  لكنه  أخلاقيًًا، 

. الجنسية و"الخلاعة" و"تسليع جسد المرأة"، هو أمرٌٌ غيرُُ سوٍيٍّ

بعيدًًا عن  الغرب على نحو كلي وثابت،  أنه يصنّّف  إلى  المسيري  التناقض في فكرة  يعود مثل هذا 

السياقات السياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية التي ترافق تحولات أي مجتمع، لأنه يمحور 

الغرب حول هوية متخيلة، وليس حول أسئلة مجتمعية سياسية تواكب وضع ما بعد الحداثة. فالغرب 

عنده جوهر ثابت نهائي متكوّّن بصفة مسبقة، وما من مجالٍٍ للفكاك من الوضع الذي رهن نفسه في 

داخله. ولنتذكر أن فكرة "السيطرة الشاملة"، سواء كانت معرفية أو اقتصادية أو سياسية أو غير ذلك، 

هي فكرة ما بعد حداثية على الرغم من أن المسيري يعُُدّّ نفسه من أكبر نقََّاد ما بعد الحداثة في العالم 

العربي.

ويختزل المسيري ما بعد الحداثة في النيوليبرالية والتحيز إلى الصهيونية والتوجه الوضعي في العلم 

والفلسفات العدمية وما إلى ذلك. وهذا الاختزال قابل للمساءلة؛ إذ لا يمكن اختزال الغرب في هذا 

التوجه فحسب، لأن في ذلك تجاهالًا لأحزاب الاشتراكيين الديمقراطيين الذين يحكمون عددًًا من 

فرويد  إنّّ سيغموند  ثمّّ  رولز وغيرها.  وكتابات  فرانكفورت  مدرسة  وتجاهالًا لأجيال  أوروبا،  بلدان 

بأن  القبول  ولا يمكن  الغربية،  للحضارة  عدمي  ناقد  مجرد  ليس   )1939–1856(  Sigmund Freud
أصله اليهودي يقف وراء جلّّ أفكاره. أما فريدريك نيتشه Friedrich Nietzsche )1844–1900(، فإنه 

ينقد ويهدم؛ من أجل تنبيه الغرب إلى أنّّ عليه أنْْ يفكر بطريقة مختلفة وأنْْ يدرك أنّّ الأخلاق ليست 

مثالية دائمًًا، لكنه ليس مفكرًًا ماديًاً عدميًًا في نهاية الأمر، وهدمه للأصنام ليس بلا معنى.

3. لماذا تُُغَيَّب السياسة عن تفسير صراع الغرب ما بعد الحداثي مع الإسلام؟

هذا  ويعزو  والغرب"،  الإسلام  بين  "الصراع  ما يسميه  شرح  في  كتبه  عدد من  في  المسيري  يسهب 

الصراع إلى عدة عوامل يمكن إيجازها في ثلاثة: أولها، نظرة الغرب إلينا بوصفنا "مادة استعمالية لا بد 

من تنميطها حتى تدخل في القفص الحديدي، قفص الإنتاج والاستهلاك، دون هدف أو غاية سوى 

المنفعة أو اللذة". وثانيها، يعود إلى "تمركز الغرب حول ذاته وجعل من نفسه مرجعية نهائية ومعيارًًا 

البلدان الإسلامية  التام لحقوق  الظواهر والحضارات الأخرى". وثالثها، تجاهله  به على كل  يحكم 

الإسلامية  للشعوب  يمكن  وكيف  ما الحل؟  ولكن  وسلام)3)).  بكرامة  العيش  في  المسلمين  وحق 

مواجهة الغرب المنفلت سياسيًًا وأخلاقيًًا والمتوحش رأسماليًًا؟

تقدم  نظرية سياسية واضحة  بلورة  إلى  افتقاره  في  المسيري  الجوهرية في مشروع  تكمن الإشكالية 

حالًّا عمليًّّا وعلميًًا للواقع القائم، والاكتفاء بطرح أفكار ورؤى عامة مستنبطة من التراث الإسلامي، 

على الرغم من كثرة مؤلفاته التي تناولت هذا الموضوع بإسهاب. ويبدو أن مقاربته للحل تنحو نحو 

والتفسخ  الاستهلاكية  والنزعة  الحروب  مثل  داخلية،  عوامل  بسبب  الغرب  السلبي لانهيار  الانتظار 

 2010 دار الفكر،  )دمشق:  مج 3  )محررة(،  حرفي  سوزان  الإسلامية،  والحركات  الهوية  حوارات:  المسيري،  )3)) عبد الوهاب 

]2009[(، ص 27–28.



103 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

الأخلاقي. وفي هذا الإطار، ينشغل في مشروعه النقدي بتعرية الجوهر المادي للحضارة الغربية إلى 

أبعد مدى ممكن)4)).

دولة  بـ "زوال  راسخ  يقين  على   ، مثالًا العربي – الإسرائيلي،  للصراع  تحليله  في  المسيري  يعتمد 

إسرائيل")4)) نتيجة تفككها من الداخل، مع أن الواقع يشير إلى أن الأوضاع الداخلية في الدول العربية 

الفلسطينيين يواجهون منذ عام 1936  إنّّ  ثمّّ  بإسرائيل.  أكثر تعقيدًًا وأشد هشاشة مقارنة  والإسلامية 

حتى اليوم حروب إبادة ممنهجة تقودها إسرائيل والدول الاستعمارية الداعمة لها من دون أن تلوح 

في الأفق عوامل توازن قوة حقيقية. ويعتقد المسيري، أيضًًا، أن الغرب سيُهُزم حتمًًا على الرغم من 

القيم  أن  في  المتمثلة  رؤيته  إلى  استنادًًا  وعسكريًاً،  وعلميًاً  اقتصاديًاً  به  يحظى  الذي  الهائل  التفوق 

الروحية والأخلاق المثالية هي التي تُبُقي الحضارات أو تؤدي إلى انهيارها.

لفهم  العلمي  التحليل  نظر  القيمي – لا يصلح في  بعده  التصور الأخلاقي – مهما بدا جذابًاً في  هذا 

نسبية  فإنها  حضارة،  كل  بنية  في  أصيالًا  جزءًًا  كانت  وإنْْ  فالأخلاق  المعاصر.  الجيوسياسي  الواقع 

النزاعات  أوقات  في  ما تتراجع  غالبًاً  أنها  إلى  إضافةًً  والثقافية،  التاريخية  السياقات  بتغير  ومتغيرة 

والحروب، فضالًا عن وجود قيمٍٍ أخلاقية إنسانية عامة تسعى لتحقيق العيش المشترك والعدالة وصون 

كرامة الإنسان منذ أقدم العصور. وهذه مسألة موجودة لدى كل البشر، لكن القول بأن الأخلاق وحدها 

هي العامل الحاسم في نشوء الحضارات أو انهيارها يفتقر إلى التفسير الشامل للواقع.

إن دراسة نشوء الدول وانهيارها تقتضي النظر في العوامل السياسية والاجتماعية والاقتصادية باعتبارها 

ونهب  خارجية،  هيمنة  من  اليوم  الإسلامية  الدول  له  ما تتعرض  ويُعُزى  الرئيسة.  التاريخ  محركات 

للثروات وتراجع استراتيجي أمام الغرب، في جوهره، إلى افتقادها مقومات القوة الذاتية التي يمتلكها 

الغرب، من قبيل رسوخ النظم الديمقراطية التي تحقق العدالة الداخلية، وبناء مؤسسات علمية متقدمة، 

وتطوير جيوش وطنية محترفة، فضالًا عن إقامة اقتصاد وطني متماسك يخدم مصالح المجتمع العليا.

ينتقد المسيري الديمقراطية والرأسمالية والحداثة الغربية، لكنه لا يطرح نموذج حكم واضح يناسب 

في  الإسلامية  "الرؤية  ما يسميه  يطرح  أنه  مع  الغربي،  النموذج  من  بديالًا  ليكون  والمسلمين  العرب 

النهوض والتقدم")4))، أو ما يسميه "النموذج البديل")4))، الذي يضمّّنه أفكارًًا عامة وطروحات غامضة 

من  "نابع  أنه  المشروع  هذا  في  ركيزة  أهمّّ  وتُعُدّّ  وحضارته.  الإسلام  روح  إلى  أساسها  في  تستند 

والمعنوية  المادية  للإنجازات  يتسع  الذي  الحضاري  التاريخ  "مجمل  بالتراث  ويقصد  التراث")4)). 

من  العالم  التحيز؛  إشكالية  منها:  نذكر  كثيرة،  الغربية وحداثتها، وهي  الحضارة  نقد  في  المسيري  نشرها  التي  المؤلفات  )4)) من 

منظور غربي؛ الفردوس الأرضي؛ دراسات معرفية في الحداثة الغربية؛ الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان؛ فكر الاستنارة وتناقضاته، 

إضافة إلى عشرات الكتب والبحوث عن اليهودية والصهيونية.

)4)) ينظر: عبد الوهاب المسيري، انهيار إسرائيل من الداخل )القاهرة: دار المعارف، 2001(.

)4)) المسيري، حوارات، ج 1، ص 325.

)4)) عبد الوهاب المسيري، العالم من منظور غربي )القاهرة: دار الهلال، 2001(، ص 301.

)4)) المرجع نفسه.



104 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

للإنسان في هذه المنطقة، ويشمل ما هو مكتوب وصريح وما هو شفوي وكامن. والنموذج الحضاري 

الإسلامي نواته الأساسية هي النموذج المعرفي الإسلامي وأساسه القرآن والسنة اللذان يحويان القيم 

الإسلامية المطلقة وإجابات لا علاقة لها بالعلم. وقد نبعت حضارتنا من هذه القيم ويمكن محاكمتها 

من منظورها ]وليس من منظور المعرفة الغربية وعلومها الحديثة[، والفقه الإسلامي يشكل محاولة 

الأسلاف لفهم قواعد هذا النموذج المعرفي في بعده الديني")4)). ويضيف أن الانطلاق من التراث 

باستقلاله  يحتفظ  أن  لا يمكنه  بهويته  لا يحتفظ  ومن  الحضاري،  وخطابنا  بهويتنا  الاحتفاظ  "يعني 

ومقدرته على المقاومة، وفي نهاية الأمر بمقدرته على الإبداع")4)).

ومن المفاهيم التي يطرحها المسيري متّبّعًًا منهجه في العودة إلى التراث، بوصفه الأصل، مفهوم "أهل 

الذمة"؛ إذ يرى أن تقنين العلاقة بين المسلم والآخر يجري من خلال "مفاهيم فكرية مثل أهل الكتاب 

عائمة  لمفاهيم  بالآخر  المسلم  يترك علاقة  "لم  نظره  من وجهة  فالإسلام  والجزية")4))،  الذمة  وأهل 

غائمة مثل المحبة والإحسان ]..[. أما الجزية فسببها أن الجهاد فريضة إسلامية، الذمي غير ملزم بها 

بطبيعة الحال ]..[. وأعتقد أن عملية التقنين هذه جعلت وضع الجماعات الدينية والإثنية تستقر إلى 

حد كبير في العالم الإسلامي")4)). وبذلك، فهو لا يقبل حتى بالنموذج الإسلامي الذي طوّّر اجتهادًًا، 

منذ عدة عقود، يقول إن مفهوم "المواطنة" أصبح يناسب الإسلام والمسلمين اليوم أكثر من مفهوم 

"الذمي" الغامض والمبهم عبر التاريخ)4)).

فـ "مشروع أسلمة المعرفة" يجب  ويطرح مفهومًًا مركزيًاً آخر في مشروعه، وهو "إسلامية المعرفة"، 

أن يتحوّّل إلى مشروع عالمي لحل مشكلات الحداثة المادية؛ لأنها الطريق الوحيدة لتخليص الغرب 

من أزماته الناتجة من الداروينية المادية والرأسمالية المتوحشة، على اعتبار أن أسلمة المعرفة تضع 

باعتبارها أن الإنسان كائن روحي ومادي في الوقت نفسه)5)).

أما العلاقة مع الغرب، فيجب أن تقوم عن طريق "الحوار"، فهو الكفيل بتوضيح الخلافات وتضييق فجوة 

عدم الثقة. والحوار عنده يجب أن يقوم على "الاعتراف بالاختلاف" و"الاحترام المتبادل"، ولكن الغرب 

لا يعرف سوى "لغة القوة"، فهو متجبر ولا ينظر سوى إلى مصالحه، ولذلك علينا أن نطوّّر نوعًًا من 

"الحوار النقدي" الذي يبيّّن للغرب مكامن أخطائه ومدى انحيازه الأعمى إلى مصالحه، وعليه أن ينظر 

أيضًًا إلى حقوق الشعوب الأخرى ويأخذها في حسبانه، وكل ذلك يجب أن يجري بالحجج والبراهين، 

حتى لو أدى الأمر إلى تنظيم حملات مقاطعة وانتفاضات ضد المعتدي أو المحتل)5)).

)4)) المرجع نفسه، ص 302.

)4)) المرجع نفسه، 303.

)4)) المسيري، حوارات: الهوية والحركات الإسلامية، ج 3، ص 42.

)4)) المرجع نفسه، ص 43.

)4)) ينظر على سبيل المثال: فهمي هويدي، مواطنون  لاذميون )القاهرة، دار الشروق، 1999(.

)5)) عبد الوهاب المسيري، رحابة الإنسانية والإيمان: دراسات في أعمال مفكرين علمانيين وإسلاميين من الشرق والغرب )القاهرة: 

دار الشروق، 2012(، ص 42.

)5)) المسيري، حوارات، مج 3، ص 44–46.



105 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

يتوقف المسيري عند هذه الحدود، بالطبع، ولا يناقش المسائل من جهة تهاون الدول المسلمة في 

الصراع مع الغرب المستعمر وإسرائيل، وعدم أخذها بمبادئ فصل السلطات والانتخابات الديمقراطية 

أصلها  من  فيها  مفاهيم مشكوك  عنده  فهي  والمساواة،  المواطنة  مبدأ  وترسيخ  السياسية  والمشاركة 

لأنها قادمة من الغرب، بل إن مثل هذه المفاهيم هي سبب الشرور القادمة منه؛ لأنها هي التي لوثته. 

عن  كلّيّ  نحو  على  تنفصل  تكاد  عنده  والأخلاق  للحضارات،  أخلاقي  تصور  في  غارق  المسيري 

السياسة ومشكلاتها، ثمّّ إن الصراع الحقيقي مع الغرب ما بعد الحداثي هو صراع أخلاقي أوالًا وقبل 

كل شيء؛ صراع مع "أخلاق الحداثة"، بحسب تشارلز لارمور Charles Larmore )1950–()5))، أو 

.((5()1931( Charles Taylor المنابع الأخلاقية للحداثة" بحسب تشارلز تايلر"

يمكننا في ختام مناقشتنا للتيار المحافظ ما بعد الحداثي، مُُمالًاّثَّ بالمسيري، تقديم الملاحظات النقدية 

التالية:

1. مشكلة هيمنة "العامل الخارجي" على "الداخل المُُستلب"

وفق هذه المشكلة، يصل الأمر إلى تهميش الوضع الداخلي العربي لمصلحة تفسير كل أزمات العرب 

هذا  وفي  المادية.  وقيمها  وما بعد الحداثة  الغربية  الإمبريالية  لسياسات  نتيجة  بوصفها  والمسلمين 

السياق، يبدو الفاعل المحلي العربي كأنه وعاء سلبي تُصُبُُّ فيه التأثيرات الخارجية من دون إرادة أو 

مسؤولية، ما يؤدي إلى غياب واضح في الطروحات الفكرية لهذا التيار فيما يتعلق بآليات المقاومة 

صياغتها  تُعُاد  غامضة  تراثية  نماذج  ماتُ سُتدعى  وغالبًًا  الراهن.  العربي  للواقع  الجذري  والتحليل 

بما يخدم الحنين إلى الماضي أكثر من تقديمها بدائل واقعية قابلة للتحقق. ومن اللافت للانتباه أن 

التحليل السياسي للواقع العربي شبه غائب، حتى ليبدو أن الواقع الراهن خارج نطاق التفكير لدى 

التيار المحافظ.

وتجدر الإشارة إلى أن لهذا التجاهل مفارقاته؛ فالواقع العربي المعاصر لم يدخل عصر الحداثة بالعمق 

نفسه الذي دخله الغرب، ولم تترسخ فيه قيم المواطنة والديمقراطية، ثمّّ إنّّ اقتصادات المنطقة لا تزال 

محدودة التأثير في النظام الرأسمالي العالمي. لذا، فإنّّ ما تواجهه المنطقة من أزمات قد يكون نابعًًا، 

الواقع  آثار ما بعد الحداثة فحسب، وإنّّ تغييب  إلى حدّّ بعيد، من ظروف محلية داخلية، وليس من 

مساءلة  يجنبه  إذ  الفكري؛  بنائه  في  كبيرة  ثغرة  يسدّّ  المحافظ، لأنه  للتيار  المعاصر ضروري  العربي 

الأنظمة السياسية المحلية أو تحميلها مسؤولية ما آلت إليه الأوضاع. فكيف لمنطقة لم تخض تجربة 

الحداثة بشكل كامل، أن تُعُزى أزماتها إلى تطورات ما بعد الحداثة؟

)5)) ينظر: تشارلز لارمور، أخلاق الحداثة، ترجمة مايكل مدحت يوسف )القاهرة: المركز القومي للترجمة، 2022(.

للترجمة،  العربية  المنظمة  )بيروت:  إسماعيل  حاج  حيدر  ترجمة  الحديثة،  الهوية  تكوين  الذات:  منابع  تايلر،  تشارلز  )5)) ينظر: 

الذات،  احترام  ثقافة  أهمها:  القيم  من  مجموعة  على  تايلر  عند  الحديثة  الأخلاقية"  "الأنطولوجيا  أو  الحداثة  أخلاق  تُبُنى  2016(؛ 

ومسؤولية الذات عن نفسها، والتحرر من السلطات، واحترام الأديان، وتوازن العلاقة بين الفرد والمجتمع، واحترام التعددية الثقافية 

والحقوق الثقافية للأقليات، وثقافة الاعتراف، وحقوق الإنسان، على الرغم من أن الأمور لا تسير بوتيرة واحدة وأن هناك موجات من 

الحماسة للفردية المفرطة وتجاهالًا لحقوق الأقليات الثقافية والعنف المنفلت على أساس الهوية. ينظر: المرجع نفسه.



106 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

إن عزل التيار المحافظ للواقع السياسي العربي المعاصر عن بحوثه ليست مثار استغراب فحسب، بل 

إنها أيضًًا مثار شك، حتى ليبدو للمرء أن بعض مفكريه يتجنبون عمدًًا تناول الوقائع السياسية الراهنة. 

مصدرًًا  بوصفه  الإسلامي  التراث  إلى  إما بالارتداد  اتجاهين:  في  الواقع  من  الهروب  هذا  ويتجلى 

للحلول، وإما بالتوجه إلى نقد الغرب وتحميله مسؤولية الانحدار الحضاري الحالي)5)).

2. فكر تأملي يتجاهل أصول المناهج العلمية المعاصرة

يندرجون،  مفكريه  فإن  المجرد،  التأملي  بالطرح  وتمسكه  الواقع،  المحافظ عن  التيار  نتيجةًً لابتعاد 

في الغالب، ضمن نموذج "المفكر" التأملي، لا "الباحث العلمي". فبحسب التقسيم المعرفي الشائع، 

يجري التمييز بين المفكر التأملي الذي ينشغل بتكوينه الأيديولوجي وبالمفاهيم الكبرى والجدالات 

للفحص  الواقع  تُخُضع  تحليلية  علمية  مناهج  على  أطروحاته  يبني  الذي  الباحث  والمفكر  العامة، 

المعرفي والنقدي والإحصائي الدقيق. المسيري مفكر تأملي وليس باحثًاً. الباحث لا يكتفي بالركون 

تركيبًاً  تركيبها  إلى  واللجوء  نقديًاً  تحليلها  عبر  الظاهرة  يحدس  بل  ذاتية،  وأفكار  أيديولوجيات  إلى 

عابرًًا للعلوم والمناهج. الباحث المعاصر يحتاج إلى مثل هذا المنهج عندما يفكر في مشكلة حياتية 

أو  اكتشاف أسباب جديدة لمشكلة قديمة،  أو قضية سياسية، لأنه يساعده على  اجتماعية  أو ظاهرة 

إعادة ترتيب الظاهرة بطريقة مختلفة عما هو موجود في الأدبيات السابقة، أو وضع القضية في سياق 

مختلف عما هو متداول بين الباحثين، أو العودة إلى تاريخ الظاهرة وفهمها في سياق تاريخها. الظاهرة 

الاجتماعية ظاهرة مراوغة تبدّّل وجهها من حين إلى آخر، وتسمح لعوامل كثيرة بالتأثير فيها، وتظهر 

رغبوية  بفرضيات  أما التعلق  أيضًًا.  آخر  إلى  زمن  ومن  آخر،  إلى  مجتمع  من  عديدة  بخصوصيات 

متعلقة بنهاية الغرب وإسرائيل نظرًًا إلى عوامل داخلية أخلاقية، أو الاعتقاد أن العالم العربي الإسلامي 

سينجو من أوضاعه المتردية ما إنْْ يتراحم الناس فيما بينهم، فليس من العلم في شيء.

إنّّ مثل هذا العيب )الاقتصار على التأمل( أمرٌٌ متضخم عند المفكرين العرب عمومًًا؛ إذ نادرًًا ما تجدهم 

يضمّّنون محاجّّاتهم إحصاءات أو أرقامًًا موثوقة من مصادر جامعية أو منظمات عالمية، وذلك على 

عكس المفكرين الغربيين، مثل صامويل هنتنغتون Samuel Huntington )1927–2008( وفرانسيس 

العلمية،  بالإحصاءات  متخمة  كتبهم  تجد  وغيرهما ممن   ،)–1952(  Francis Fukuyama فوكوياما

على الرغم من توجهاتهم التأملية.

3. التبني اللاواعي لفكر ما بعد الحداثة

بوصفه  الغربي  ما بعد الحداثة  فكر  إلى  المحافظ  التيار  يوجهه  الذي  الجذري  النقد  من  الرغم  على 

نتاجًًا لخصوصية ثقافية غربية متفوقة ستدمر العالم، فإن هذا التيار، عن وعي أو لاوعي، يتبنى كثيرًًا 

كونية،  أخلاقية  قيم  وجود  ادعاء  رفض  قد  ما بعد الحداثة  فكر  كان  فإذا  الفكرية.  استراتيجياته  من 

وأصر على العودة إلى الخصوصيات الثقافية، فإن التيار المحافظ يعيد إنتاج هذا الموقف مع تعديل 

، تضخيم وائل حلاق وطه عبد الرحمن فكرة تأثير الغرب في العالم العربي/ الإسلامي حتى يخال المرء،  )5)) هذا ما يفسر، مثالًا

عندما يقرأ كتبهما، أن العرب والمسلمين في القرن التاسع عشر كانوا في قلب الحداثة الغربية.



107 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

في المضمون فقط. فكلاهما يتفق على أن الثقافات والأديان تختلف اختلافًاً جوهريًاً قد يصل إلى 

الثقافة  ما بعد الحداثي من  الغربي  الفكر  فبينما يجعل  الترتيب:  التناقض، لكن الاختلاف يكمن في 

الغربية محورًًا ومركزًًا، يجعل المسيري والتيار المحافظ من القيم الإسلامية المركز الأخلاقي الوحيد 

القادر على إنقاذ البشرية.

وإذا كان فكر ما بعد الحداثة الغربي يحدّّد وظيفة المثقف في "الكشف عن أوهام الحداثة" أو "نقد 

الحداثة"، فإن التيار المحافظ، على الرغم من رفضه هذا الفكر، يتبنى الوظيفة نفسها؛ إذ تبدو أعمال 

المسيري منشغلة في معظمها برفض الحداثة الغربية وفضح تناقضاتها وقيمها المادية.

والدينية  الثقافية  الهويات  لمصلحة  الإنسانية  الهويات  تفكيك  على  ما بعد الحداثة  فكر  اعتماد  إن 

والسياسية يجد صداه في كتابات التيار المحافظ، الذي ينطلق هو أيضًًا من ثنائية هوياتية صارمة مبنيََّة 

على أساس ديني/ حضاري، فكأن هذا التقسيم أصبح نموذجًًا تفسيريًاً شامالًا للعالم.

4. تفكيك الحداثة الغربية من منظور عدمي

إن نقد مفكري التيار المحافظ العرب لما بعد الحداثة يحمل تناقضًًا داخليًًا مربكًًا لأي دارس لهم. فهم 

من جهة يتبنون نقد ما بعد الحداثة للعالم الغربي على نحو كامل )تراجع دور الدولة مقابل الشركات 

الاقتصادية، وتضخم الانفلات الأخلاقي، وتراجع دور الدولة الأخلاقي، وتحوّّل المعرفة إلى سلطة، 

وظهور علامات على قرب زوال الحضارة الغربية، والنزعة الإمبريالية ... إلخ(. لكن، من جهة ثانية، تجد 

أن تبنيهم لهذا النقد هو تبنٍّّ عدمي/ هدام يخنق الحداثة حتى تموت، وذلك بخلاف أغلب ما بعد الحداثيين 

الغربيين الذين ينقدون الحداثة، إما من باب تعديل/ تحويل مسار الحداثة حتى لا تقع في مشكلات بات 

، أو من باب تحسين/ تثمير منجزات الحداثة  من الواضح بالنسبة إليهم أنها ستقع فيها أو وقعت فيها فعالًا

السياسية وصون مستقبلها لتكون أكثر إخلاصًًا لأهدافها الكبرى. في الحالتين يريدون إنقاذ الحداثة. 

)نقده  بـ "فكرة الإجماع"  ترتبط  تعد  لم  العدالة  أن ممارسة  اعتقاده  الرغم من  ، على  مثالًا ليوتار،  حتى 

لهابرماس(، فإنه بقي مقتنعًًا بأن "العدالة بوصفها قيمة لم يَفَُُت أوانها ولا هي مشكوك فيها")5)) بالنسبة 

إلى الغرب. ثمّّ إنّّ نقد فوكو لعلاقات السلطة التي تسري في المجالات المعرفية كان من أجل فضح 

تلك العلاقات وتقوية الذات أو المواطن الغربي ضد كل سلطة، وليس من أجل التلويح بنهاية الغرب 

وبأن علاقات السلطة وهيمنتها على المجتمع ستطيح المجتمع. كل ما في الأمر أنه يطرح طرائق مختلفة 

للتفكير ومقاربة جديدة للسلطة لم تعد تأخذ في الاعتبار أن السلطة مرتبطة بالحاكم فحسب، بقدر ما هي 

منتشرة في مختلف مؤسسات المجتمع مثل المستشفيات والسجون والجامعات والمدارس وغيرها. 

ثمّّ إنّّ مفهوم الاختلاف لا يعني تدمير المجتمع أخلاقيًًا بقدر ما يعني أن تأخذ الفئات المهمشة حقها 

في التعبير عن نفسها بوصفها فئات مختلفة، وذلك على الرغم من أن هناك من يتهم فلسفة الاختلاف 

بأنها همشت الصراعات السياسية داخل المجتمع، بحيث لم تعد ثمّّة أهمية للوقوف مع القيم الإنسانية 

الكبرى.

)5)) ليوتار، ص 79.



108 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

داخليًًا،  ويتطور  قائمًًا  ما زال  هابرماس – بل  تعبير  حد  بعد – على  يكتمل  لم  مشروع  الحداثة 

ولا سيما الحداثة السياسية؛ فالنموذج الحداثي سياسيًًا، متمثالًا في الدولة الديمقراطية الليبرالية وقيمها 

بشأن المواطنة والحرية والمساواة أو العدالة، يزداد رسوخًًا وثباتًاً وتطورًًا، لا سيما مع تطور مقاربات 

تنجح في  فلم  اقتصاديًاً،  المعولمة، وبخاصة  أما النيوليبرالية  الثالثة.  الطريق  أو  الليبرالية الاجتماعية 

الديمقراطي  التحول  تنشد  كونيًًا  المجتمعات  ما زالت  بل  الديمقراطية،  الليبرالية  الدولة  واقع  تغيير 

وتتخذ الديمقراطية نموذجًًا، و"الربيع العربي" مثال على ذلك، بوصفه ثورات على النماذج التسلطية، 

والعدالة  المواطنة  قيم  الدمقرطة وتحقيق  أو  السياسي  التحديث  تنشد  ما قبل حداثية، وهي  بما هي 

الاجتماعية خاصةًً. ففكر ما بعد الحداثة في الغرب ما زال تيارًًا موضع جدل واختلاف، ومحصورًًا 

في بعض النخب الفكرية والفنية والأدبية، وغير سائد سياسيًًا وواقعيًًا في الغرب.

نتيجة لذلك، لا يمتلك المسيري، والتيار المحافظ عمومًًا، أصالة فكرية، بل هو تيار يعيد إنتاج خطاب 

ما بعد الحداثة الغربي بعد تحويل مضامينه لمصلحة مشروع أيديولوجي خاص به، من دون أن يطور 

أدوات تحليل واقعية أو مشروعًًا فلسفيًاً متماسكًًا قادرًًا على مواجهة أسئلة الحاضر. يضاف إلى ذلك، 

أنه يهدم ولا يبني، أو يهدم ليبني بتصورات قديمة.

5. تهميش القضايا الكبرى لمصلحة قضايا جزئية هامشية

كثيرًًا ما يلحظ القارئ، عند تناول رموز هذا التيار، نزعةًً إلى الإغراق في قضايا جزئية وهامشية ويومية 

الديمقراطي وحقوق الإنسان، وهو  في مقابل تهميش القضايا الكبرى المرتبطة بالمواطنة والتحوّّل 

المسيري  ويُعُدّّ  والمعيشي.  اليومي  إلى  والاجتماعي  السياسي  من  أولوياتهم  في  انزياحًًا  ما يعكس 

لتفاصيل  مطوّّل  إلى سرد  واسعة  مؤلفاته، مساحات  كثير من  في  يحوّّل،  إذ  التوجّّه؛  هذا  مثاالًا على 

"راوٍٍ حكواتيّّ"  أحيانًاً كأنه  يبدو  الناس بحيث  لعادات  الشخصية، ومشاهداته  اليومية وتجربته  حياته 

يحدّّث قارئه عن الأشخاص الذين يلتقيهم، وعن أسرته وأصدقائه ومشاهداته في السوق، ليستخلص 

واحتكار  الحقيقة  امتلاك  تفترض  متعالية  معرفية  ونزعةٍٍ  الوعظي،  الطابع  إلى  تميل  بسيطة  عِِبرًًا  منها 

في  التحيّّز  قضية  مثل   ، مطوالًا فيها  كتب  متفرقة  بموضوعات  انشغاله  في  الميل  هذا  ويتَّضَح  الفهم. 

المناهج العلمية، وكتابة قصص الأطفال، والسيرة الذاتية، والنقد الأدبي، والشعر، والفنون؛ ما يعكس 

في جوهره، انصرافًاً عن القضايا البنيوية الكبرى نحو تفاصيل جزئية تُقُدََّم بوصفها مؤشرات ثقافية أو 

أخلاقية عامة.

ثالثًًا: تيار ما بعد الحداثة المنفتح التغريبي: علي حرب
الفكر  في  ما بعد الحداثة  لفكر  بالتأسيس  انشغلوا  الذين  العرب  المفكرين  أبرز  من  يُعََُدُُّ علي حرب 

النزعة  العميق إزاء  القلق  إذ تتسم مجمل كتاباته بروح ما بعد حداثية يغلب عليها  العربي المعاصر؛ 

التدميرية للإنسان، والتشاؤم الذي يصل إلى حد اليأس من تراجع القيم الإنسانية والأخلاقية، والتسليم 

بأن العولمة تلتهم كل شيء، وأن النزعة الإنسانية الحداثية قد وصلت إلى طريق مسدودة وأفلست في 



109 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

تحقيق وعودها. ويُسُلّمّ حرب، في سياقات عدة، بأن دور المثقف التقليدي قد تلاشى وانتهى، على 

الرغم من أنه يدعو – في لحظات تفاؤله المحدودة – إلى ضرورة إنجاز عمل ما للحدّّ من هذا الدمار 

المتسارع الذي يهدد القيم والإنسان معًًا. وتُعُد دعوته إلى توظيف مقولات ما بعد الحداثة في قراءة 

الواقع العربي وتفكيكه محورًًا ثابتًاً في معظم أعماله.

وتتمثل القضية الأساسية في فكر حرب في تأكيده أننا "نجد أنفسنا، عربًاً وبشرًًا، في وضعية وجودية 

مأزومة، ولم يعد يجدي في معالجتها رفع الشعارات القديمة أو الحديثة التي أظهرت فشلها أو استنفدت 

نفسها، سواء تعلق الأمر بالإسلام والعروبة أو بالماركسية والاشتراكية أو بالحداثة والديمقراطية أو 

بالإصلاح والتنمية. مما يعني أن ما كان يمثل معايير الحداثة والعقلانية والتحرر والتقدم قد استنفد 

نفسه وبات يعطي مردوده العكسي")5)). وانطلاقًاً من نقده للحداثة، تبنّّى عددًًا من المفاهيم المستمدة 

من سياقات ما بعد الحداثة، مثل: "نقد الحقيقة"، و"العقل التداولي"، وإعادة الاعتبار إلى "اللامفكر 

فيه أو الهامش"، ونقد دور "النخبة الفكرية"، والأخذ بـ "التفكيك" طريقةًً في التفكير، و"تأويل التراث" 

للخلاص من هيمنته، وأخذ مفهوم "أزمة الهوية" بوصفه مفهومًًا كاشفًًا لخلفية عدد من الأزمات التي 

يعانيها العرب)5)). ويرى أنّّ هذه المفاهيم، إذا أُحُسن توظيفها، يمكن أن تسهم في كسر حالة الجمود 

والتعقيد والأدلجة التي تكبّّل الفكر العربي اليوم.

هذا هو الإطار الذي تتحدد في ضوئه رؤية حرب لما بعد الحداثة، في السياق الغربي أو في السياق 

ا في مشروعه الفكري، هما: نقده للنزعة  العربي. وسنركّّز على قضيتين أساسيتين حازتا اهتمامًًا خاًصًّ

الإنسانية في الحداثة، ونقده لدور المثقف في العالم العربي.

1. نقد المركزية الإنسانية

يُبُنى نقد علي حرب للمركزية الإنسانية على رفضه لقيم الحداثة التي تتمحور حول الإنسان )يسمي 

وأن  والأخلاق،  للقيم  أوحدََ  مصدرًًا  الإنسان  اعتبار  فكرة  رفض  أي  "الإنسانيين"(؛  الحداثة  أتباع 

شؤونه  إدارة  عن  عاجز  جوهره،  في  الإنسان،  هذا  أن  حرب  يعتقد  اعتبار.  كل  فوق  تعلو  مصالحه 

بمفرده، وكثيرًًا ما يصفه بجملة من الصفات السلبية، منها: "جاهل"، و"ظالم"، و"هش"، و"لا يرحم"، 

"و"حيوان"، و"شرس"، ولا هم له سوى "الفتك بالآخرين")5)). ويختصر حرب موقفه الحادّّ في عبارة 

يكررها دائمًًا: "الإنسان هو المشكلة")5)).

 ،)2005 العربي،  الثقافي  المركز  )بيروت/ الدار البيضاء:  الإصلاح – الإرهاب – الشراكة  الفائقة:  الحداثة  أزمنة  حرب،  )5)) علي 

ص 16.

هكذا أقرأ  نقد الحقيقة؛  التأويل والحقيقة؛  )5)) نشير هنا إلى عدد من عناوين مؤلفات علي حرب التي يقدم فيها هذه المفاهيم: 

ما بعد التفكيك؛ خطاب الهوية؛ لعبة المعنى؛ العالم ومأزقه؛ ينظر أيضًًا: علي حرب، الإنسان الأدنى: أمراض الدين وأعطال الحداثة، 

ط 2 )بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 2010(.

)5)) حرب، أزمنة الحداثة الفائقة، ص 249.

)5)) هذه العبارة عنوان فصل كتبه علي حرب ينظر: حرب، الإنسان الأدنى، ص 9.



110 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الإنسان  رؤية  في  تتحكمان  متقابلتين  عقليتين  إلى  تعود  الراهن  عصرنا  مشكلات  أن  حرب  ويرى 

لنفسه والعالم: الأولى، "الشكل اللاهوتي المداور وغير المباشر، حيث الإنسان خليفة الله وأشرف 

المخلوقات والكائن الذي سُُخّّر له كل شيء؛ ثم الشكل العلماني السافِِر والمباشر، حيث الإنسان 

يحمل المسؤولية عن نفسه بنفسه من دون مرجعية غََيبية، ويقدّّس نفسه بصفته سيد الطبيعة ومالكها، 

شيء")6)).  كل  غاية  نفسه  ما يعتبر  بقدر  شيء  كل  لنفسه  يبيح  متعالية  وذاتًاً  أعلى  كائنًًا  بصفته  أو 

والمشكلة – بالنسبة إليه – تكمن هنا؛ أي في هذه الرؤية الدينية والإنسانية لأنها هي "مصدر الفساد 

والدمار، للإنسان نفسه وللطبيعة والبيئة. وعلة ذلك أن الواحد منّّا عندما يفكر ويتصرف بصفته غاية 

بذاته، فمآل سعيه أن يدمر غيره من الخلائق، أو يدوس على نظرائه من الناس، كما يجري حتى الآن، 

المتعلمِِن  الإنسان  أو تحت شعارات  النبوي،  الدور  المتأله وصاحب  الإنسان  سواء تحت شعارات 

والكائن الأرضي")6)). نتيجة لذلك، "ترجمت الشعارات الدينية والمشاريع الفلسفية، على تعارضها، 

مزيدًًا من التمييز والاضطهاد أو التسلط أو العنف والإرهاب، فضالًا عن الآفات والكوارث المتعلقة 

بالفقر والأوبئة والتلوث")6)).

لكن كيف يعكس حرب هذا التحليل ما بعد الحداثي على السياق العربي الراهن، وماذا يفعل العرب 

إزاء فشل مشروعات الإسلاميين والقوميين والحداثيين والماركسيين والتنمويين وغيرهم، لا سيما في 

سياق توصيفه حرب القاسي للعرب بأننا )يستخدم دائمًًا ضمير المتكلم ونحن(: "لا نحسن تشغيل 

المشكلات وننفي  العالم"، و"نموّّه على  الخداع والزيف"، و"شوهنا سمعتنا في  عقولنا"، و"نمارس 
الحقائق"، و"عقولنا مفخخة"، و"عقليتنا قاصرة"، و"عاجزون"؟)6))

التي  المصطلحات  تحديد  وعدم  الخطابية،  اللغة  عليها  ويغلب  ومبهمة،  عائمة  حرب  علي  حلول 

يقول  المصطلح؟  هذا  يتحدد  كيف  لكن  "الإصلاح"،  هو  عنده  الأساسي  والطرح  بدقة.  يستعملها 

حرب: "إن الإصلاح لا تقوم به نخبة أو قلة، كما أنه ليس مجرد تطبيقات للنظريات أو احتذاءًً للنماذج، 

وإنما هو حصيلة جهود المنخرطين فيه جميعًًا. فكل فاعل يؤثر في مجتمعه على نحو ما تؤثر الفراشة 

في المناخ بحركة طفيفة من رفّةّ جناحها التي يمكن أن توّّلد سحابة ممطرة. وكل مضارب أو لاعب 

في البورصة يغير بمفرده الدورة الاقتصادية على نحو ما يؤثر سلوك النملة الواحدة في مسيرة النمال 

الباحثة عن غذاء ]...[. فالأحرى أن نتعامل مع الأفكار بوصفها طاقتنا الحيّّة وقدرتنا الخارقة على 

التغيير والتجديد، ونتغير معها ونسهم في تغيير الآخر، أو نعمل على إغنائها وتطويرها بقدر ما ننجح 

في تغيير بنية الواقع وصورة العالم")6)). غير أنه لا يوضح كيف يمكن ترجمة هذا الإصلاح إلى برامج 

)6)) المرجع نفسه، ص 10.

)6)) المرجع نفسه.

)6)) المرجع نفسه.

)6)) حرب، أزمنة الحداثة الفائقة، ص 68–71. يذكر أن مثل هذه التوصيفات كررها حرب كثيرًاً في كتبه عندما يأتي على ذكر العرب 

والوضع العربي والثقافة العربية والإنسان العربي.

)6)) المرجع نفسه، ص 74–75.



111 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

وكيف  وغيرها،  والعراق  والجزائر  وتونس  ولبنان  سورية  مثل  عربية  بلدان  في  ملموسة  وسياسات 

يظهر في المجال السياسي المباشر للعرب الساعين للانتقال الديمقراطي. وسبب ذلك أن مفاهيمه 

وإشكالياته التي يدور تفكيره داخلها هي مفاهيم وإشكاليات نشأت في سياق ما بعد الحداثة الغربي، 

وليس لها أي معنى أو توظيف واضح في السياق العربي.

في الواقع، إن إشكالية فكر ما بعد الحداثة أنه نقد للحداثة وقيمها ومسارها في الغرب. أما في السياق 

يدور  التي  الكبرى  والإشكالية  بداياته.  في  وما زال  بعدُُ  ينجز  لم  أمرٌٌ  الحداثي  الوضع  فإن  العربي، 

التغيير والديمقراطية وترسيخ مفهوم  العرب في فلكها اليوم هي وجود استقطاب حاٍدٍّ بين من يريد 

لهذه  ما بعد الحداثة  زاوية  من  والنظر  ذلك.  في وجه  قوة  من  ما يستطيع  بكل  يقف  ومن  المواطنة، 

الإشكالية لا يفيد العرب كثيرًًا.

في هذا السياق، يمكن أن نلاحظ مفارقة لافتة للانتباه في فكر حرب؛ ففي الوقت الذي يصف الإنسان 

في العالم العربي بأنه عاجز وغير مؤهل، يدعوه إلى المساهمة في مشروعه الإصلاحي الذي يستند 

إلى مفاهيم ما بعد حداثية، والتي لا تثق كثيرًًا بقدرة الإنسان على التحكم في مستقبله.

هنا نصل إلى نقطة قد تكون حساسة في فكر حرب تتمثل في تناقض فكره الداخلي. لقد وجدنا أنه 

يتعامل مع الحداثة من باب الرجم واللعن وتحميل قيمها المسؤولية الكاملة لمشكلات العالم اليوم، 

للبيئة.  وتخريب  وفقر  وإرهاب  ودمار وخراب  فيه من حروب  ما نحن  إلى  أوصلتنا  التي  وأنها هي 

لذلك، نجده يقدّّم مفاهيم مثل: "التفكيك"، و"التداول"، و"الاعتراف"، و"العقلانية التداولية"، و"الفكر 

المركب"، و"المواطن العالمي"، وغيرها، حتى نخرج مما نحن فيه. غير أن المفاهيم التي يقدّّمها هنا 

الذين لا يشاطرونه  من  وغيره  موران  وإدغار  الثلاثة،  بأجيالها  فرانكفورت،  مدرسة  يد  على  ظهرت 

النظرة التشاؤمية المفرطة للحداثة ولا يعتبرون قيمها سبب فشل العالم اليوم.

إن هؤلاء المفكرين لا يرون الإنسان كائنًًا شريرًًا وفاشالًا ولا يعتبرون قيم الحداثة أصالًا في فشل العالم 

اليوم؛ بل ينظرون إلى الحداثة بوصفها مشروعًًا مفتوحًًا لم يكتمل بعد، ويؤمنون بأنها قادرة، عبر النقد 

والسبل،  التفاصيل  في  يختلفون  وهم  داخلها.  من  أزماتها  تجاوز  على  المستمر،  والتجديد  الذاتي 

لكنهم يشتركون في الثقة بالإنسان وقدرته على التحكم في مصيره وتغيير العالم نحو الأفضل؛ وهي 

رؤية تناقض كلًيًّا موقف حرب الذي يشكك في الإنسان وقدرته أصالًا معتبرًًا أنه "لا يمكنه التحكم 

بمجريات الأمور")6)).

البنيوي في فكر حرب: فهو من جهة يرفض أسس الحداثة والنزعة الإنسانية،  التوتر  هكذا يتكشف 

هذه  داخل  أصالًا  نشأت  مفاهيم  على  اعتمادًًا  والإصلاحي  النقدي  مشروعه  يبني  أخرى  جهة  ومن 

الحداثة وبفعل نقدها الذاتي المتواصل.

)6)) يبدو أن حرب متمسك بهذه النظرة عن الإنسان حتى اليوم. "'هل إنسانيتنا هي المشكلة؟'.. المفكر اللبناني 'علي حرب' ضيف 

https://acr.ps/1L9BOV8 :معرض الكتاب"، المصري اليوم، 2025/1/30، شوهد في 2025/12/12، في

https://acr.ps/1L9BOV8


112 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

2. نقد دور النخب

اللذين  والسياسي  الفكري  والعقم  الفوضى  مسؤولية  وتكرارًًا،  مرارًًا  المثقف،  حرب  يحمّّل 

"المصداقية  فقدانه  تتمثل في  أزمة مزدوجة  يعاني  العربي  المثقف  أن  العربي، معتبرًًا  يعانيهما العالم 

الفكرية" و"الفاعلية النضالية"، بعد تصدع نظرياته وتحول شعاراته إلى "مطلقات خاوية أو متعاليات 

هشة، وبعد أن تكشفت محاولات الاستنارة والعقلنة عن عتمتها ولامعقوليتها، وبعد أن آلت مشاريع 

انفجار  المثقف:  وضعية  في  المحرج  المأزق  هو  وذلك  واستبدادها.  رجعيتها  إلى  والتحرر  التقدم 

العلاقة بين الدال والمدلول؛ ما جعل الأفكار الكبرى التي شََهََر المثقفون سلاح النقد من أجلها تتحول 

إلى سلاح عاجز، مفلول، يرتد على أصحابه، ولا ينتج سوى ألغامه")6)). وفي هذا السياق، يرى أن قيم 

الاستنارة )التنوير( تحولت لدى المثقفين العرب إلى شعارات يدافعون عنها، وتحولت الحرية إلى 

"هوام" يتعلقون بها، وتحولت الديمقراطية إلى نموذج يدعون إلى تطبيقه من دون أي ممارسة تجريبية 

سياسية)6))، لينتهي من هذا النقد إلى أن المثقف العربي "بات أعجز من أن يقوم بتنوير الناس؛ إذ هو 

الذي أصبح يحتاج إلى التنوير")6)).

هو  سياسية  تجربة  ممارسة  من  المثقف  يمنع  من  كان  إذا  القول:  يمكن  حرب  تحليل  عكس  على 

السلطة، فالأحرى به أن يوجه نقده إلى السلطة السياسية القائمة والتثوير ضدها؛ لأنها محور الأزمة 

وسببها، لا التركيز على المثقف وتحميله المسؤولية.

التفكير والممارسة على الرغم من  يرى حرب أن المثقف العربي لا يزال أسيرًًا لأنماط تقليدية من 

على  وصائيًًا  دورًًا  يؤدي  مؤدلجًًا،  مثقفًًا  بقي  فقد  وما بعد الحداثة.  العولمة  نحو  العالم  تحولات 

أم  إسلامية،  أم  تقدمية،  أم  تنويرية،  أكانت  كبرى – سواء  فكرية  ويردد شعارات ومشاريع  المجتمع، 

الثقافة  أنّّ  إلى  ويشير كذلك  بفاعلية.  نقدها  أو  تجاوزها  القدرة على  دون  أم حداثية – من  عقلانية، 

الشخصية للمثقف العربي غالبًاً ما تتسم بالنزعة الذكورية وعدم التسامح، وأن علاقاته بزملائه المثقفين 

بأفكاره")6)).  المفرط  العاطفي  "ارتباطه  عن  فضالًا  الذات"،  و"تضخّّم  الديمقراطية"  بـ "انعدام  تتسم 

ويذهب إلى حد اعتبار المثقف العربي سببًاً رئيسًًا في أزمات المجتمعات العربية، بل يراه مسؤوالًا عن 

هذه الأزمات أكثر من الساسة أنفسهم.

النخبوية  المشكلة تكمن في  أنّّ  النخبوي والوصائي، ويرى  المثقف"  "نهاية  ينطلق حرب من مقولة 

بقدر  والاستبداد،  التفاوت  وأنتجت  والهامشية،  العزلة  إلى  آلت  قد  النخبوية،  "أن  ذلك  ذاتها؛ 

ما جسّّدت الاصطفاء والنرجسية لدى النخب الثقافية")7)). والمطلوب اليوم هو "تغيير علاقة المثقف 

)6)) علي حرب، أوهام النخبة أو نقد المثقف، )بيروت – الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2004(، ص 10.

)6)) المرجع نفسه، ص 12–13.

)6)) المرجع نفسه، ص 13.

)6)) المرجع نفسه، ص 10–11.

)7)) المرجع نفسه، ص 13.



113 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

بذاته ومهمته، وبعد كل هذا الهُُزال الوجودي والقصور المعرفي والسياسي، أي بعد الفشل في مهمة 

قيادة المجتمع أو البشر، نحو عالم أقل استلابًاً وأكثر تقدمًًا، سواء تعلق الأمر بقول الحقيقة أو ممارسة 

النخبوية، لإعادة  التحرر من أوهامهم  العدالة، فالأجدى أن يعمل المثقفون على  الحرية أو بتحقيق 

صوغ المفاهيم المتعلقة بالتغيير الاجتماعي والعمل السياسي أو الإنمائي")7)). المطلوب منهم "فتح 

مفهوم الحقيقة، على المغاير والمختلف، أو على الهامشي والمنفي، أو على الضد والنقيض، بل على 

ما نحسبه الغلط أو الخطأ، أي كل ما يستبعده خطاب الذات")7)).

غير أنّّ هذا النقد الذي يقدّّمه حرب، وإن كان يسلط الضوء على اختلالات حقيقية في دور المثقفين 

تقديرنا،  في  وجيه  نقد  وهو  وفسادهم،  أيديولوجيًًا  أغلبهم  وانغلاق  عيوبهم  عن  ويكشف  العرب، 

فإنه يعاني تضخيم غير واقعي لدور المثقف. فالمثقفون، في السياق العربي، لا يملكون ذلك الدور 

في  التقليدية  القوى  أو  السياسيين  بتأثير  تأثيرهم  مقارنة  ولا يمكن  حرب،  توهمه  الذي  المركزي 

المجتمعات العربية. ووفقًًا لبيير بورديو Pierre Bourdieu )1930–2002( على الأقل، يظل المثقفون 

عالقين في حبائل دور مركب يتمثل في أنهم "بصفتهم أصحاب رأس مال ثقافي، فئةٌٌ مُُهيمنٌٌ عليها 

والتنويري  النقدي  الدور  الرغم من  السياسية على  السلطة  تهيمن عليهم  المهيمِِنة")7))،  الطبقة  داخل 

الأساسي  السبب  اعتبارهم  لا يمكن  عليه،  وبناءًً  والحديثة.  التقليدية  المجتمعات  في  يؤدونه  الذي 

أو  ناتجة،  أزمة  هي  العربي  العالم  في  المثقفين"  "أزمة  حرب  وما يسميه  العربي.  العالم  لمشكلات 

متفاعلة، أو انعكاس لوضع مسبق هو الوضع اللاديمقراطي السائد في المنطقة. والصفات والعيوب 

التي يحمّّلها للمثقفين العرب تكاد تكون سمة مشتركة في بلدان العالم غير الديمقراطية. وكان الأجدر 

به أن يتناول أزمة المثقفين من هذا المنظور ليتسنى له رؤية الأزمة على نحو أكثر وضوحًًا. بل يمكن 

القول إن هذا التضخيم لدور المثقف يبرِِّئ – على نحو غير مباشر – السياسي من مسؤولياته وفشله، 

ولو جزئيًًا على الأقل، بل يحوّّل الإشكالية التي يعانيها العالم العربي من أزمة سياسية ومطالب، على 

السياسيين أخذها في الاعتبار، إلى أزمة فكرية يطالب فيها المثقفون بمراجعة أفكارهم.

يزداد الأمر تعقيدًًا إذا علمنا أن حرب لا يفضّّل أن يكون لدى المثقف دور سياسي أو أخلاقي واضح 

في نقد السلطة السياسية وتقييمها. فمهمة المثقف، في تصوره، تظل مهمة فكرية خالية من أي محتوى 

سياسي، ولا يجوز أن يبقى مهتمًًا بالحقيقة على الطريقة التقليدية ولا أن يتمسك بالقيم الأخلاقية على 

طريقة الإنسانيين. ويقول في هذا السياق: "إنّّ نقد السلطة، وإن كان ينطوي على جرأة، لم يعد يشكل 

المثقفون العرب. ومن هنا فأنا أعطي الأولوية  سبقًًا، بل هو يكاد يفقد جدواه على كثرة ما يمارسه 

الآن، لنقد النقد، أي لنقد خطاب الحقيقة بالذات، ذلك أن هذا الخطاب ينطوي على قدر من الخداع 

بقدر ما يتستر على حقيقته وسلطته. بهذا المعنى إن الخطاب ينتج الحقيقة بقدر ما يدعي كشفها. ومن 

المعرفة. ربما كانت  الحقيقة وادعاءات  ببيانات  ننخدع  أن  تبسيط الأمور، أي لا ينبغي  هنا لا ينبغي 

)7)) المرجع نفسه، ص 14.

)7)) المرجع نفسه، ص 19.

)7)) بيير بورديو، مسائل في علم الاجتماع، ترجمة هناء صبحي )أبوظبي: كلمة، 2012(، ص 114.



114 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

مهمة الصحفيين هي الاهتمام بإذاعة الحقائق وكشف الفضائح. أما المشتغل في حقل الفكر فهو الذي 

يقدم إمكانات جديدة للتفكير، تتغير معها علاقتنا بالأشياء بقدر ما يتغير مفهومنا للحقيقة بالذات")7)).

ينطوي هذا الموقف على قناعة مفادها أن مجال المثقف يختلف جذريًاً عن مجال السياسي. المثقف 

المفاهيم،  الفكر واجتراح  النقد على  الحقائق وممارسة  في  النظر  وإعادة  بالتفكير  معني  عند حرب 

لكنه غير معني بأي دور سياسي أو أخلاقي مباشر. بالنسبة إليه، إذا مارس المثقف دورًًا ناقدًًا للسياسة 

أو "معارضة  النفاق  بدافع  أو  تبرئة مواقفه"،  أو  نفسه  "تنزيه  إما من أجل  فإنه يؤدي ذلك  السلطة،  أو 

سياسات لكي يتبنى أخرى")7)). وهكذا، يبدو أنه يميل إلى الثقة بالسياسي أكثر من المثقف؛ إذ ينظر 

إلى الأخير بعين الشك والريبة)7)).

على الرغم من أن فكر ما بعد الحداثة يركز على تحليل علاقات السلطة وتفاعلها داخل أي موضوع 

السياسي.  والمجال  الثقافي  المجال  بين  السلطوية  العلاقات  على  كثيرًًا  لا يركز  فإن حرب  تتناوله، 

المثقف  بين  والفعالة"  "المنتجة  للعلاقة  نموذجًًا  يقدّّم  نجده  فإننا  النخبة،  أوهام  كتابه  إلى  عدنا  وإذا 

له  يتيح  الفكرية، وبشكل  تغيير سياسته  إلى  السياسي  المفكر على  "انفتاح  يؤدي  والسياسي، بحيث 

إلى  الفكر،  منتجات  على  السياسة  انفتاح رجل  كما يؤدي  والتفكير،  للتأمل  إمكانات جديدة  ابتكار 

تغيير فكره السياسي وبصورة تتيح له اشتقاق إمكانات جديدة للعمل والتدبير. على هذا النحو يمكن 

ق، بحيث أن تغيير سياسة الفكر، يسهم في خلق واقع فكري  أن تنشأ علاقة تبادل مثمر وتفاعل خالّا

واقع  في خلق  يسهم  ممارسات سياسية جديدة،  ابتداع  كما أن  السياسي،  بالواقع  العلاقة  معه  تتغير 

مجتمعي تتغير معه العلاقة بالأفكار")7)).

في الواقع، يمكن القول إنّّ حرب قد يكون خلط بين طبيعة كٍلٍّ من سلطة السياسيين وسلطة المثقفين، 

وهو خلطٌٌ يعكس، في جوهره، تأثرًًا بالرؤية ما بعد الحداثية التي تُذُيب الحدود بين مجالات السلطة 

والمعرفة. فدور المثقف – ونحن هنا نتفق مع عزمي بشارة وإدوارد سعيد – يتمثل في بلورة "موقف 

السلطة")7))،  وجه  في  الحق  و"قول  مبادئها")7))،  ترسيخ  بغرض  والمواطنة  الديمقراطية  إلى  منحاز 

بل يسعى  الخطاب،  بتأمّّل  نقدي لا يكتفي  تغييري  إنه دور  أي  الناس وحريتهم؛  والانتصار لحقوق 

لمساءلة الواقع وتغييره.

أما السياسي، فعادةًً ما يسعى للحفاظ على بنية الواقع القائمة بما يخدم استمرارية سلطته ومصالحه؛ 

)7)) علي حرب، الفكر والحدث: حوارات ومحاور )بيروت: دار الكنوز الأدبية، 1997(، ص 147.

)7)) المرجع نفسه، ص 142.

السياسيين  المثقفين ويدافع عن  ينقد  بأنه  فيه  يتهمه  الصحافي حبيب معلوف  )7)) يقول حرب في جواب عن سؤال طرحه عليه 

)المقصود هنا السياق اللبناني(: "التجربة تشهد عندنا في لبنان بأن السياسي التقليدي كان أقل ضررًًا أو أقل تكلفة على البلاد والعباد 

من المثقف الثوري". ينظر: المرجع نفسه، ص 141.

)7)) حرب، أوهام النخبة، ص 16.

)7)) عزمي بشارة، "عن المثقف والثورة"، تبيُُّن، مج 1، العدد 4 )ربيع 2013(، ص 142.

)7)) إدوارد سعيد، صور المثقف، ترجمة غسان غصن، مراجعة منى أنيس )بيروت: دار النهار، 1996(، ص 91.



115 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

ما يجعل العلاقة بين المثقف والسياسي في جوهرها علاقة توتر وصدام، أو علاقة نقدية في أفضل 

إلى  واستمالته  المثقف  لاحتواء  متعدّّدة  استراتيجيات  إلى  السياسي  ما يلجأ  غالبًًا  ولهذا،  الأحوال. 

جانبه.

غير أن علي حرب، على الرغم من إدراكه لتشابك هذه العلاقة وتعقيداتها وتضارب المصالح الكامن 

فيها، يوجّّه نقده الأساسي إلى المثقف، لا إلى السياسي. بل إنه يذهب إلى تحميل المثقف المسؤولية 

إحدى  تنعكس  ذلك  وفي  السياسي.  وليس  الأول  البلاء  مصدر  إياه  معتبرًًا  الأزمات،  عن  الرئيسة 

مفارقات المنظور التفكيكي الذي يتبنّّاه؛ إذ يتحوّّل النقد من مساءلة السلطة إلى مساءلة من ينتقدها، 

ومن مقاومة الهيمنة إلى نقد الذات والمفاهيم.

فإنّّ  العربي،  المثقف  لدى  النخبوية  للنزعة  الحادّّ  نقده  من  الرغم  على  حرب،  أن  ذلك  إلى  يُضُاف 

الحل الذي يقترحه للخروج من هذه النخبوية يظل في جوهره حالًّا نخبويًاً أيضًًا. بل يمكن القول إنّّ 

حرب نفسه يُعُدّّ نموذجًًا جليًاً للمثقف الوصائي التأملي، مع أنه قد أعلن رفضه لهذا الدور. فمن يطالع 

يُقُدّّم نموذجًًا  التوجيهي والوصائي، حتى في علاقته بالمثقفين، حيث  مؤلفاته يلحظ بسهولة نزوعه 

للتأمل  جديدة  إمكانات  "ابتكار  على  مهمته  تقتصر  عاجي،  برج  في  معتزالًا  مفكرًًا  بوصفه  للمثقف 

والتفكير". وهنا يبرز البعد ما بعد الحداثي في رؤيته؛ فالمثقف عنده ليس فاعالًا سياسيًًا أو أخلاقيًًا، بل 

هو منتج للخطاب، يمارس سلطته من داخل اللغة والمعنى، لا من داخل الواقع المادي.

تكمن الإشكالية الجوهرية في أنّّ المطلوب من المثقف، في السياق العربي تحديدًًا، ليس نقد أدواته 

الفكرية ومفاهيمه، كما يرى حرب، بل الانخراط الفعّّال في الواقع الاجتماعي والسياسي ونقد بنى 

السلطة والمؤسسات القائمة. غير أنّهّ يركّّز على أنّّ المشكلة تكمن أساسًًا في الفكر ذاته لا في الواقع، 

تبرز  وهنا  يتبناها.  التي  والنظريات  والأفكار  الذات  ونقد  الفكر  نقد  في  تنحصر  المثقف  مهمة  وأن 

معضلة أخرى في طرحه؛ إذ يُغُفل بذلك التفاعل الجدلي والحيوي بين الفكر والواقع، فلا يمكن – من 

منظور منهجي جاد – فصل أحدهما عن الآخر أو الاكتفاء بالاشتغال في حقل الفكر وحده بمعزل عن 

شروط الواقع وتعقيداته.

ما بعد الحداثة  مشكلات  إسقاط  محاولته  إلى  حرب  لدى  المثقف  دور  تحديد  إشكالية  تُعُزى  قد 

الغربية على الواقع العربي، الذي لم يستكمل دخوله إلى مرحلة الحداثة بعد. ففي المجتمعات الغربية 

التي قطعت شوطًاً طويالًا في بناء مؤسساتها الحداثية، يصبح من المفهوم الحديث عن انحسار دور 

الصحافة  مثل  متقدمة  وسيطة  مؤسسات  وجود  إلى  نظرًًا  العام"،  "المثقف  أو  العضوي"،  "المثقف 

الحرة، والبرلمانات المنتخبة، والنقابات الفاعلة، والمجالس المحلية المستقلة، والأحزاب السياسية 

الحرة، التي تمكّّن المجتمع من التعبير عن مصالحه والدفاع عن حقوقه على نحو مباشر.

أما في السياق العربي، حيث لم تكتمل بعد عملية الانتقال إلى الحداثة السياسية، فإنّّ الحديث عن 

القائمة.  والاجتماعية  التاريخية  الشروط  مع  منسجم  وغير  لأوانه  سابقًًا  يبدو  المثقف  دور  تجاوز 

فغياب المؤسسات الوسيطة، وضعف الفضاء العام، وهيمنة الدولة على مجالات الفعل الاجتماعي، 



116 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

تجعل من المثقف العربي فاعالًا محوريًاً لا يمكن الاستغناء عنه، بوصفه صوتًاً نقديًاً مستقالًا يُمُارس 

الديمقراطي وحقوق الإنسان. ومن ثمّّ، فإنّّ استنساخ  أفقًًا للتفكير  ضغطًاً رمزيًاً على السلطة ويفتح 

مفاهيم ما بعد الحداثة – التي وُُلدت في بيئة مكتملة الحداثة المؤسسية – على واقع عربي لم يُنُجز 

بعد شروطها، يُفُضي إلى قراءة مضلِّلِة للواقع وتفريغ الدور الثقافي من مضمونه التحرّّري. فحرب 

إننا  الحداثة، بل  المبكرة من  المراحل  العام" في  "المثقف  به  الذي اضطلع  التاريخي  الدور  يتجاهل 

نلحظ استمرار هذا الدور حتى اليوم في بعض السياقات الغربية، كما في فرنسا أو الولايات المتحدة، 

حينما يظهر المثقف للدفاع عن قيم عامة أو قضايا سياسية كبرى. من هنا، تبدو محاولته تطبيق رؤى 

ما بعد الحداثة، التي تفترض تجاوز دور المثقف النقدي، غير ملائمة لسياق عربي لم ينجز بعد شروط 

الحداثة المؤسسية التي تسمح للمجتمع بأن يكون فاعالًا بذاته.

وحينما نعود إلى تأمّّل الحلول التي يقترحها علي حرب لمعالجة إخفاق مشروع الحداثة، نجد أنه يقدّّم 

، مفهوم "العقلانية التداولية")8)) الذي  جملة من المفاهيم المركزية في مشروعه النقدي، أبرزها: أوالًا

يُفُهم بوصفه نقاشًًا عقلانيًًا مفتوحًًا يشارك فيه الجميع بفاعلية ومسؤولية في إنتاج المعنى. ثانيًًا، مفهوم 

"الفكر المركّّب")8))، الذي يسعى لتجاوز الانغلاق التخصصي عبر التشبيك بين مختلف التخصصات 

مصائر  ترابط  فرضية  من  المنبثق  العالمي")8))  "المواطن  مفهوم  ثالثًاً،  والثقافات.  المعرفية  والحقول 

البشر في ظل العولمة والتطور التكنولوجي وسهولة التواصل، بما يفضي إلى نشوء إنسان متحرر من 

قيود الدين والقومية والطائفية والطبقة. أخيرًًا، مفهوم "المنطق التحويلي")8))، الذي ينظر إلى الظواهر 

بوصفها بنى علائقية قابلة للتأويل والتحويل بعيدًًا عن مقاربتها بوصفها بنى ثابتة وهويات جامدة. غير 

امتدادًًا  النظري – تبقى، في عمقها،  التجديدي وانفتاحها  الرغم من طابعها  المفاهيم – على  أنّّ هذه 

، وتُعُيد إنتاج الأزمة ذاتها التي  للرؤية ما بعد الحداثية التي تُفُكّّك البنى من دون أن تقدّّم بديالًا فعّّاالًا

الذي  البعد  وهو  والعدالة،  الحرية  أجل  من  للصراع  الملموس  السياسي  البعد  تُهُمل  تنتقدها، لأنها 

لا يمكن تجاوزه في سياقٍٍ عربٍيٍّ لا يزال يعيش في قلب معركة الحداثة ذاتها، لا في مرحلة ما بعدها.

لذلك، فإن توظيف هذه المفاهيم يثير جملة من الإشكالات حينما ننظر إليها في السياق العربي. فمفهوم 

، قد تكون له جدواه في سياق ثقافة ما بعد حداثية في بلدان ديمقراطية تتيح  "العقلانية التداولية"، مثالًا

مجاالًا حقيقيًاً للنقاش الحر والمسؤول وتقبل الاحتكام إلى العقل والحقوق في المجال العام. أما في 

للعلوم  الدار العربية  )بيروت:  العالم  وخراب  الجدد  الآلهة  الأضداد:  تواطؤ  حرب،  علي  ص 266؛  الأدنى،  الإنسان  )8)) حرب، 

ناشرون؛ الجزائر: منشورات الاختلاف، 2008(، ص 46؛ يعد هابرماس من أكثر من نظّرّ لهذا المفهوم الذي يعبّرّ عنه بعدة مصطلحات 

منها: "العقل التداولي" أو "إتيقيا المناقشة" أو "نظرية الفعل التواصلي".

)8)) المرجع نفسه، ص 266. يعد موران من أكثر من نظّرّ لهذا المفهوم، ويستخدم له عدة صيغ منها "فكر التعقيد". ينظر: إدغار 

للنشر،  دار توبقال  )الدار البيضاء:  الحجوجي  ومنير  القصوار  أحمد  ترجمة  المركب،  الفكر  إلى  مدخل  والمستقبل:  الفكر  موران، 

.)2004

"الهوية  أو  الأرضي"  "الوعي  أو  الأرضية"  "الهوية  موران  يسميه  ص 28؛  الأضداد،  تواطؤ  حرب،  ص 260؛  نفسه،  )8)) المرجع 

البشرية".

)8)) علي حرب، الماهية والعلاقة: نحو منطق تحويلي )بيروت: المركز الثقافي العربي، 1998(، ص 265.



117 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

النقاش، فإن السلطات  الواقعية والسياسية لمثل هذا  الديمقراطية، حيث تغيب الشروط  البلدان غير 

غالبًًا لن تستمع إلا إلى أصواتها، ولن تسمح بتأسيس فضاء تداولي فعّّال؛ وهو أمر يدركه حرب أكثر 

من غيره بحكم معرفته بالواقع العربي.

أما مفهوم "المواطن العالمي"، فيظل مفهومًًا إشكاليًًا حين يُسُتعار لتحليل الواقع العربي. فالمجتمعات 

العربية لم تشهد بعدُُ تكوّّن نموذج المواطن الفرد المستقلّّ بالمعنى الحداثي، فضالًا عن تحقق نموذج 

"المواطن الكوني" المنفتح على العالم الذي ظهر في السياقات الغربية المتقدمة، بل إنّّ فكرة المواطنة 

العربية؛ إذ تعاني هيمنةََ الولاءات  البنى السياسية والاجتماعية  ذاتها لا تزال هشّّة وغير مترسخة في 

ترعى  التي  المدنية  الدولة  مؤسسات  وضعفََ  والقبلية(،  والعشائرية،  والطائفية،  )الدينية،  الأولية 

حقوق الأفراد وتصوغ علاقتهم بالمجتمع والسلطة. ومن ثمّّ، فإنّّ توظيف مفهوم "المواطن العالمي" 

لتحليل الأزمات العربية يُفُضي إلى تغريبٍٍ للمفاهيم وتشويشٍٍ في القراءة، لأنه يفترض وجود شروط 

اجتماعية وسياسية لم تتحقق بعدُُ.

هانز  يد  على  الجديدة  التأويلية  عرفتها  التي  التحولات  نتاج  أصله  في  فهو  التحويلي"،  أما "المنطق 

 Wilhelm Dilthey 1900–2002(، ومن قبله فيلهلم دلتاي( Hans–Georg Gadamer جورج غادامير

)1833–1911(، حيث يعاد الاعتبار للمعنى الإنساني بوصفه نتاجًًا تاريخيًاً متحوالًا دائمًًا. غير أنّّ حرب 

صانعًًا  بوصفه  الأولوية  الإنسانََ  يمنح  الذي  التأويلي  المنهج  هذا  فيها  يتبنى  التي  الكيفية  لا يوضح 

للمعنى، في مقابل المناهج الوضعية التجريبية التي تمنح الطبيعةََ والأنظمة التقنية الأولويةََ؛ خصوصًًا 

أنه يعتبر، في سياق آخر، أنّّ ما بعد الحداثة الغربية تهيمن عليها النزعة العلموية التي تُعُلي من شأن 

التكنولوجيا والطبيعة على حساب الإنسان.

"الهامش"، و"نقد الحقيقة"،  أيضًًا، على مفاهيم أخرى يعتمد عليها حرب مثل  التناقض،  ينطبق هذا 

و"الاعتراف"، و"التأويل"؛ إذ تُعََُدّّ جميعها في أصلها مفاهيم تعيد الاعتبار إلى الإنسان بوصفه فاعالًا 

مركزيًاً في إنتاج المعنى وفهم الواقع، في حين يؤكد حرب، في الوقت ذاته، رؤيته التشاؤمية للإنسان 

الحديث بوصفه مصدرًًا رئيسًًا للمشكلات والأزمات. وهكذا، يظل مشروعه النقدي أسيرًًا لتناقضات 

إنسانية الأصل  إلى استخدام مفاهيم فلسفية  بالإنسان والدعوة  المتعلقة  التشاؤمية  بين رؤيته  داخلية 

والغاية.

نختم تناولنا لتوظيف حرب لفكر ما بعد الحداثة بملاحظتين أساسيتين:

1. فكر تعميمي يتجاهل التمايزات العلمية والفلسفية

ملتبسًًا  استخدامًًا  الفاعلين،  على  الدال  "نحن"،  الجمع  ضمير  كتاباته،  معظم  في  حرب،  يستخدم 

إطار  المشكلات في  الجماعية عبر دمج جميع  الذات  إلى جلد  نزوعًًا واضحًًا  إذ نلاحظ  وشعبويًاً؛ 

"نحن" الكلي، بحيث يغدو "الكل" مسؤوالًا على نحو مطلق عن الأزمات، من دون تمييز بين المواطن 

والسلطة، أو بين الحاكم والمحكوم، أو النظام الديمقراطي والنظام التسلطي.



118 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

أو حتى  "العرب"  أو  المجتمعات  تتحول  الفلسفي، بحيث  التحليل  إلى تسطيح  التعميم  يفضي هذا 

؛ إذ يقوم التفكير الفلسفي، في جوهره، على التمييز  "العالم" إلى كتلة صمّّاء فاشلة، وهو مايُ عُدّّ إشكاالًا

بين عناصر الظاهرة المدروسة وتحليل العلاقات المتشابكة بينها لفهم آلياتها العميقة)8)). أما استخدام 

ضمير "نحن" على إطلاقه، فيؤدي إلى طمس الأسباب الحقيقية للمشكلات، فضالًا عن كونه يعكس 

نزعة خطابية شعبوية تُمُيّّع المفاهيم، فتُنُتج قراءة لا تعبر بدقة عن الواقع الفعلي. ويبدو أن مثل هذا 

مؤلفاته  في  لفصول  غريبة  عناوين  وضع  إلى  ما دفعه  هو  العربي  بالمواطن  الثقة  عدم  أو  التجاهل، 

ضحايا  و"نحن  أزماتنا")8))،  مصنع  هي  و"مقدساتنا  القذافي")8))،  من  شيء  منّّا  كل  "في  قبيل:  من 

و"جذور  إرهابنا")9))،  منبع  و"عقولنا  المشكلة")8))،  هو  و"الإنسان  العربي")8))،  و"العجز  أفكارنا")8))، 

الإرهاب والجينات الثقافية")9))، و"بربريتنا")9)).

2. تضخيم "عقلية الطوارئ"

تذكّّرنا كتابات حرب بما يمكن تسميته "عقلية الطوارئ"، أو "الحالة الاستثنائية"، أو "قوانين الطوارئ" 

على شفا حروب  دائمًًا  كأننا  الواقع  يُصُوََّر  إذ  التسلطية؛  الأنظمة  معظم  تتبناها  التي  الصيت،  السيئة 

والتحليل  الهادئ  التفكير  من  فتمنعهم  الناس،  مخاوف  تُثُير  ذهنية  وهي  داهمة.  وأخطار  وكوارث 

الرصين، وتدفعهم إلى تقديم تنازلات في سبيل تحقيق الأمان. وهذه في جوهرها استراتيجية معروفة 

الوضعية مصطلح  يطلق على هذه  إن علي حرب  هيمنتها، حتى  لترسيخ  التسلطية  النظم  إليها  تلجأ 

"حالة طوارئ كونية")9)).

يفرغ هذا التصوير، في بعده الفلسفي، النقد من إمكاناته التحررية ويحوّّله إلى خطاب تشاؤمي مغلق 

يكرّّس العجز بدالًا من تجاوزه. فالنزعة النقدية العدمية المفرطة كثيرًًا ماتُ ضُعف قدرة الإنسان على 

نسبية  إلى  مثلما تؤدي  والبرهان،  الحُُجّّة  على  قائمة  ومعرفية  أخلاقية  مواقف  اتخاذ  أو  معرفة  إنتاج 

بين مفهومي  التمايزات  أهمها  التفلسف. ومن  مفاتيح  أهم  كثيرًاً، ويعدّّها أحد  التمايزات  ، على هذه  مثالًا بشارة،  )8)) يركز عزمي 

المواطن والرعية، والدولة والسلطة السياسية، والأنظمة التسلطية والأنظمة الديمقراطية، والمثقف الملتزم ومثقف السلطة ... إلخ. 

والسياسية  الاجتماعية  العلوم  في  العلمية  الدقة  متطلبات  يراعي  حرب  ما يقوله  إن  القول  لا يمكن  التمايزات  هذه  مثل  دون  ومن 

المعاصرة. بشأن أهمية مفهوم التمايز عند بشارة، ينظر: رشيد الحاج صالح، "مراجعة كتاب: مسألة الدولة: أطروحات في الفلسفة 

والسياقات لعزمي بشارة"، تبيُُّن، مج 12، العدد 47 )شتاء 2024(.

)8)) علي حرب، ثورات القوة الناعمة في العالم العربي )بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون، 2012(، ص 83.

)8)) حرب، تواطؤ الأضداد، ص 80.

)8)) المرجع نفسه، ص 121.

)8)) المرجع نفسه، ص 178.

)8)) حرب، الإنسان الأدنى، ص 7.

)9)) المرجع نفسه، ص 60.

)9)) المرجع نفسه، ص 77.

)9)) المرجع نفسه، ص 181.

)9)) المرجع نفسه، ص 15.



119 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

مفرطة تجعل مفاهيم من قبيل الحقيقة والعدالة والحرية بلا مضمون. ومن ثمّّ، فهي غير قادرة على 

تأسيس أي نظرية سياسية أو أخلاقية ذات مضمون اجتماعي وسياسي واضح؛ لأنها تقوّّض الشروط 

ما بعد الحداثة  "نقد  جاميسون  ديل  بعبارة  أو   ، أصالًا ممكنًًا  التأسيس  هذا  مثل  تجعل  التي  المعرفية 

للذات يشكك في تكوين الذات")9)).

خاتمة
تستنتج هذه الدراسة أنّّ ما يجمع بين التيار المحافظ/ المنغلق والتيار المنفتح/ التغريبي – على الرغم 

من التباين الجوهري بينهما بين الرافض جذريًاً لفكر ما بعد الحداثة والمتحمّّس له – هو تهرّّبهما من 

استحقاقات الحداثة السياسية في السياق العربي.

فالتيار المحافظ، عمل على تفريغ هذه الاستحقاقات من مضمونها، داعيًاً إلى العودة إلى أنماط ما قبل 

حداثية، مدفوعًًا بقناعة راسخة مفادها أن ما بعد الحداثة ستقود الغرب )وتقودنا( حتمًًا إلى الهاوية، في 

، وتجاهل  حين سعى التيار التغريبي لمقاربة ما بعد الحداثة عبر تجاهل مكتسبات الحداثة السياسية أوالًا

أو  إلى قضايا نخبوية، في مجملها،  السياسية، وهو ينصرف  التاريخية والمؤسسية للحداثة  الشروط 

قضايا تخص سياق الحداثة الغربية وتعقيداتها الداخلية؛ مثل تجاوز الميتافيزيقا، وفلسفة الاختلاف، 

وفلسفة الجسد، وسلطة المعرفة، وعلاقة الأنا بالآخر، والعقل التداولي، ونهاية دور المثقف ونهاية 

الحداثة  استحقاقات  حساب  على  أولوية  القضايا  هذه  يمنح  فهو  للتاريخ ... إلخ.  التقدمي  التصور 

السياسية، إلى حٍدٍّ يمكن القول في سياقه إنّّ هذا التيار جعل من تبني نقد ما بعد الحداثة شرطًاً مسبقًًا 

للوصول إلى الحداثة، بدعوى أنّّ هذا النقد يجنّّب المجتمعات العربية الطريق المسدودة التي انتهت 

إليها الحداثة الغربية.

يتبنى التيار المحافظ رؤية تبسيطية ومؤامراتية تختزل الغرب في صورة إمبريالية عالمية مسؤولة عن 

التغريبي  التيار  ينزع  حين  في   . وتفصيالًا جملةًً  الغربي  الحداثي  النموذج  رفض  لتبرير  الشرور؛  كل 

العربية  والثقافة  التراث  أو  العالمية  الإمبريالية  إلى  الأزمات  المحلية وردّّ  للسلطة  التعرّّض  إلى عدم 

النظرية. ولهذا نجده  مقاربته  التسلطية سياسيًًا ضمن  الأنظمة  المحافظة، متجاهالًا تحليل  الإسلامية 

حاضرًًا بقوة في دول مثل مصر والجزائر وتونس والمغرب وسورية، حيث تجد أطروحاته صدى لدى 

السلطات السياسية.

التغيير، وكأن كل شيء محدََّد سلفًًا. تقود  التياران الفاعل البشري من معادلة  في المحصلة، يقصي 

هذه المقاربة التيار المحافظ إلى تبني موقف يائس ومتطرف ضد الغرب، مقرونًاً بتبرئة الذات – سواء 

القائمة،  المشكلات  أي مسؤولية عن  أم هويةًً – من  قوميةًً،  أم  دينًًا،  أم  نظامًًا سياسيًًا،  الذات  أكانت 

في حين تدفع التيار التغريبي إلى الثقة شبه المطلقة بالغرب ما بعد الحداثي، بوصفه ذروة ما أنجزته 

(94) Dale Jamieson, "The Poverty of Postmodernist Theory," University of Colorado Law Review, vol. 62, no. 3 
(Summer 1991), p. 592.



120 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الإنسانية في تأملها للعالم، فيشنّّ نقده على الثقافة والفكر والمجتمع العربي بوصفه أصل الداء، ويرى 

أنّّ تبنّّي فكر ما بعد الحداثة هو السبيل الوحيد لتجاوز الأزمات.

وقد انتشر خطاب التيار المحافظ بقوة في العقود الأخيرة في العالم العربي؛ إذ تبنى كثير من المثقفين 

فكر ما بعد الحداثة لمهاجمة الحداثة السياسية والدعوة إلى نموذج حكم ما قبل حداثي، مُُستفيدين 

يُحُمّّل عوامل خارج  مايُ شُجََّع رسميًًا لأنه  غالبًاً  بل  السياسية،  الرقابة  به  كونه خطابًاً لا تصطدم  من 

إرادة السلطات مسؤولية الإخفاقات؛ مثل تخلّيّ المجتمعات عن النموذج الإسلامي، أو "انبهارها" 

بالديمقراطية الغربية "الفاشلة". وقد شارك في هذا التوجه كثير من مفكري الإسلام السياسي وبعض 

والانفلات  الديمقراطية  بين  خطاباتهم،  في  صريح،  نحو  على  يربطون  ممن  العربية،  الدول  رؤساء 

الأخلاقي أو بين الحروب والغرب.

أما التيار التغريبي، فبرز عبر مراكز دراسات ونوادٍٍ ثقافية وجمعيات علمية واجتماعية)9))، مركّّزًًا اهتمامه 

على نسبية القيم والحقيقة، وحرية الجسد، وقضايا ما بعد البنيوية، وتأويل التراث، معتمدًًا في ذلك 

على مقاربات تفكيكية.

ثمة مسألة أخيرة تجمع بين التيارين متمثلة في استسهالهما النقد وعدم تطوره إلى بدائل عملية تحدد 

ما بعد الحداثة  مفكري  تهمة لاحقت  له. وهي  يسعيان  الذي  والسياسي  الاجتماعي  التغير  مضمون 

في الغرب أيضًًا، إذ اتهمتهم باربارا إبسن بأنهم قد يمارسون النقد من أجل النقد فقط لأنه ليس هناك 

أسهل من مجرد النقد)9)).

References المراجع�

العربية

أوهام ما بعد الحداثة. ترجمة منى سلام. مراجعة سمير سرحان. القاهرة: أكاديمية  إيجلتون، تيري. 

الفنون، 2000.

)9)) يُعََُدّّ مركزَاَ "مؤمنون بلا حدود" و"تكوين"، إلى جانب عدد كبير من المراكز ذات التوجّّه ما بعد الحداثي، أمثلةًً بارزة دالّةّ على 

هذا الاتجاه. ويمثّلّ الأول مثاالًا على التيار المحافظ الذي ينشغل، إلى حدّّ بعيد، بقضايا الإصلاح الديني وتجديد التراث، ودراسة 

الجهود هي  أنّّ هذه  باعتبار  التأويل،  في  المعاصرة  المناهج  توظيف  والتفسير، فضالًا عن  الفقه  التصوّّف وعقائده، وبحوث  تاريخ 

السبيل لنهضة العرب والمسلمين واستعادة موقعهم في قلب التاريخ وإحياء أمجادهم. فهو ينطلق من أن المشكلة في التاريخ والفقه 

وينتقد  وما بعدها،  والحداثة  التنوير  ويركّّز على قضايا  التغريبي.  ما بعد الحداثي  التيار  مثاالًا على  فيُُعدّّ  تكوين،  مركز  أمّّا  والتراث. 

بشكلٍٍ رئيس دور التدين في المجتمعات العربية، متخذًًا من التيارات الدينية خصمًًا مباشرًاً له. غير أنّهّ يطرح قضاياه في أحيان كثيرة 

بغياب  ذلك  علاقة  في  التعمّّق  دون  من  المرأة  حرية  على  يركّّز   : فمثالًا يطرحها؛  التي  للقضايا  السياسية  الخلفيات  يُغُفل  بأسلوب 

الأنظمة  دور  ذاته  الوقت  في  متجاهالًا  العربي،  العالم  في  التغيير  مفتاح  بوصفه  التراث  نقد  من  يضخم  أو  السياسية،  الديمقراطية 

الطوارئ والخطوط  السياسية وقوانين  القيود  إلى  التطرّقّ  التفكير والتعبير من دون  التراث. ويركّّز على حرية  السياسية في توظيف 

والسياسية  الإدارية  القيود  إلى  الالتفات  دون  من  التحرري  المثقف  دور  شأن  من  يُعُلي  أو  الأمن،  أجهزة  تفرضها  التي  الحمراء 

المفروضة عليه من الحكومات. اللافت للانتباه في النموذجين – على الرغم من اختلاف توجهاتهما – هو الغياب شبه التام لمفاهيم 

أساسية ترتبط بالواقع السياسي العربي المعاصر، مثل: الانتقال السياسي نحو الديمقراطية، والمشاركة السياسية، وقوانين الطوارئ، 

والفساد السياسي؛ وهي مفاهيم تُعََُدّّ في نظر كثيرين شرطًاً أساسيًاً لأي مقاربة جادة للواقع والفكر العربيََّين.

(96) Epstein, p. 11.



121 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
لمسيري وعلي حرباعبد الوهاب  إسهامات السياسية: دراسة نقدية في الحداثة لحداثة لرفضااستدعاء ما بعد 

باتلر، كريستوفر. ما بعد الحداثة. ترجمة نيفين عبد الرؤوف. مراجعة هبة عبد المولى أحمد. القاهرة: 

مؤسسة هنداوي، 2016.

بشارة، عزمي. "عن المثقف والثورة". تبيُُّن. مج 1 العدد 4 )2013(.

بورديو، بيير. مسائل في علم الاجتماع. ترجمة هناء صبحي. أبوظبي: كلمة، 2012.

المنظمة  بيروت:  الحديثة. ترجمة حيدر حاج إسماعيل.  الهوية  الذات: تكوين  منابع  تايلر، تشارلز. 

العربية للترجمة، 2016.

الحداثة وما بعد الحداثة. طرابلس، ليبيا: جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، 1998.

المركز  بيروت/ الدار البيضاء:  الإصلاح – الإرهاب – الشراكة.  الفائقة:  الحداثة  أزمنة  علي.  حرب، 

الثقافي العربي، 2005.

العربية  المؤسسة  بيروت:  ط 2.  الحداثة.  وأعطال  الدين  أمراض  الأدنى:  الإنسان   .__________

للدراسات والنشر، 2010.

________. الفكر والحدث: حوارات ومحاور. بيروت: دار الكنوز الأدبية، 1997.

________. الماهية والعلاقة: نحو منطق تحويلي. بيروت: المركز الثقافي العربي، 1998.

ناشرون؛  للعلوم  الدار العربية  بيروت:  العالم.  وخراب  الجدد  الآلهة  الأضداد:  تواطؤ   .________

الجزائر: منشورات الاختلاف، 2008.

________. ثورات القوة الناعمة في العالم العربي. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون، 2012.

سعيد، إدوارد. صور المثقف. ترجمة غسان غصن. مراجعة منى أنيس. بيروت: دار النهار، 1996.

القاهرة: المركز القومي للترجمة،  أخلاق الحداثة. ترجمة مايكل مدحت يوسف.  لارمور، تشارلز. 

.2022

ليوتار، جان فرانسوا. الوضع ما بعد الحداثي: تقرير عن المعرفة. تصدير فردريك جيمسون. ترجمة 

أحمد حسان. القاهرة: دار الشرقيات للنشر والتوزيع، 1994.

المسيري، عبد الوهاب. رحلتي الفكرية في البذور والجذور والثمر: سيرة غير ذاتية غير موضوعية. 

القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة، 2000.

_________. العالم من منظور غربي. القاهرة: دار الهلال، 2001.

_________. انهيار إسرائيل من الداخل. القاهرة: دار المعارف، 2001.



122 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

_________. العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة. القاهرة: دار الشروق، 2002.

_________. اللغة والمجاز بين التوحيد ووحدة الوجود. القاهرة: دار الشروق، 2002.

_________. الثقافة والمنهج. سوزان حرافي )محررة(. دمشق: دار الفكر، 2009.

دار الفكر،  دمشق:  )محررة(.  الإسلامية. سوزان حرفي  والحركات  الهوية  حوارات:   ._________

.2010

_________. رحابة الإنسانية والإيمان: دراسات في أعمال مفكرين علمانيين وإسلاميين من الشرق 

والغرب. القاهرة: دار الشروق، 2012.

موران، إدغار. الفكر والمستقبل: مدخل إلى الفكر المركب. ترجمة أحمد القصوار ومنير الحجوجي. 

الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2004.

هارفي، ديفيد. حالة ما بعد الحداثة: بحث في أصول التغيير الثقافي. ترجمة محمد شيّّا. مراجعة ناجي 

نصر وحيدر حاج إسماعيل. بيروت: المنظمة العربية للترجمة؛ المعهد العربي العالي للترجمة، 2005.

الأجنبية
Bauman, Zygmunt. Intimations of Postmodernity. London/ New York: Routledge, 
1992.

Epstein, Barbara. "Postmodernism and the Left." New Politics. vol. 6, no. 2 (1997).

Jamieson, Dale. "The Poverty of Postmodernist Theory." University of Colorado Law 
Review. vol. 62, no. 3 (Summer 1991).

Rorty, Richard. Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1993.

Toplu, Şebnem & Hubert Zapf (eds.). Redefining Modernism and Postmodernism. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

World Values Survey Association. World Values Survey Wave 7 (2017–2022): Results 
in Percent by Country. at: https://acr.ps/1L9F2gt

https://acr.ps/1L9F2gt

