
65

*Khaldoun Nabwani | خلدون النبواني

الاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: 
ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة النار

Postmodern Philosophy in Arab Thought: 
The Myth of Historical Linearity and the 
Metaphor of Fire

العربي المعاصر لإشكالية ما بعد الحداثة،  الفكر  الــدراســة في كيفية استقبال  ملخص: تبحث 

التي اتخذت دلالات متعددة إلى حدّّ التضارب في السياق الغربي نفسه، وكيف انعكس هذا 

التباين على فهم المثقفين العرب لهذا التيار الفكري/ الفني. وتميّّز بين ما بعد الحداثة الفلسفية، 

وخاصة كما تجلّّت في الفكر الفرنسي المعاصر، وما بعد الحداثة الفنية التي تبلورت على نحو 

أساسي في الولايات المتحدة الأميركية. وتفترض أنّّ للغة والثقافة الفرنسيتين، الموروثتين عن 

الحقبة الاستعمارية، دورًًا في انفتاح مفكّّري المغرب على فكر ما بعد الحداثة الفرنسي، مقابل 

هيمنة الأيديولوجيات الماركسية والقومية على مفكّّري المشرق، وهو ما أسهم في إنتاج موقف 

نقدي غالبًًا ما اتسم بالرفض لهذا التيار.

العربي،  المشرق  المعاصر،  العربي  الفكر  ما بعد الحداثة،  الفرنسي،  الفكر  مفتاحية:  كــلــمــات 

المغرب العربي.

Abstract: This paper investigates the ways in which contemporary Arab 
intellectual discourse has engaged with the notion of postmodernity – a concept 
whose meanings have varied and often conflicted, even within Western thought. 
It highlights the divergence between philosophical postmodernity, associated 
largely with contemporary French theory, and artistic postmodernism, which 
developed predominantly in the US. The study advances the hypothesis that the 
linguistic and cultural influence of France has played a significant role in shaping 
the Arab Maghreb’s more receptive engagement with French postmodernist 
thought. In contrast, the intellectual climate of the Arab Mashreq – marked by 
the predominance of Marxist and nationalist paradigms – has fostered a more 
critical approach toward postmodernity.

Keywords: French Theory, Postmodernism, Contemporary Arab Thought, Arab 
Mashreq, Arab Maghreb.

* أكاديمي سوري – فرنسي، جامعة السوربون باريس 1.

Syrian–French Academic, at Sorbonne University (Paris 1).
Email: khaldounalnabwani@yahoo.fr

Received   التسلم

2025–01–03

Revised   التعديل

2025–12–10

Accepted   القبول

2025–12–31

DOI   المعرّّف الرقمي

https://doi.org/10.31430/NLGJ7812

mailto:khaldounalnabwani@yahoo.fr
https://doi.org/10.31430/NLGJ7812


66 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

مقدمة: فرضية إشكالية لمقاربة ما بعد الحداثة عربيًًا
نظرًًا إلى تشابك موضوع ما بعد الحداثة وتعقيده، وتداخل البُُعد الفلسفي والفكري مع الفني 

والنقدي الأدبي فيه، تركّّز هذه الدراسة على نحو أساسي على مايُ عُرف بـ "ما بعد الحداثة" 

نحو  أحيانًاً – على  عليه  مايُ طُلق  أو  والفكرية،  الفلسفية   Postmodernity/ Postmodernité

البنيوي،  ما بعد  الفرنسي  الفكر  الاهتمام على  ينصبّّ  السياق،  المتأخرة". وفي هذا  أدق – "الحداثة 

وتأثيره في الفكر العربي المعاصر، سواء من حيث التلقي، أو النقد، أو التبني))).

التالي: اضطلعت  التي تُعُالجها الدراسة، فهي فرضية قيد الامتحان، تقوم على الزعم  أما الإشكالية 

المفكرين  انفتاح  في  مهم  بدور  الاستعمارية،  الحقبة  عن  الموروثتان  الفرنسيتان،  والثقافة  اللغة 

البنيوية. في  ما بعد  الفرنسية  ما بعد الحداثة، وبخاصة في صيغتها  أفكار  المغاربيين على  والمثقفين 

المقابل، تعرّّف مفكرو المشرق العربي ومثقفوه – غير الفرنكوفونيين – على أفكار "ما بعد الحداثة" 

نقدية  قراءات  أو  عربية  ترجمات  خلال  من  غالبًًا،  مباشر  غير  نحو  على   Postmodernité الفرنسية 

إنكليزية لم تسعفهم كثيرًًا في تفهّّم أفكار فلاسفتها وأعمالهم.

سارتر  بول  جون  وجودية  ما بعد  الفرنسي  الفكري  المناخ  عن  والثقافية  اللغوية  الغربة  تكون  قد 

استقبال  صاحبت  التي  والارتباك  الغموض  حالة  في  سببًًا   )1980–1905(  Jean–Paul Sartre

مفكّّري المشرق لأفكار ما بعد الحداثة الفرنسية، وهو ما قد يُفُسّّر، كما نلاحظ لاحقًًا، مظاهر النفور 

 ،)1984–1926( فوكو  ميشيل  أعمال  تجاه  المشارقة  والمثقفين  النقاد  معظم  لدى  والعداء  والرفض 

 ،)2007–1929( Jean Baudrillard Jacques Derrida )1930–2004(، وجان بودريار  وجاك دريدا 

وجان فرانسوا ليوتار Jean–François Lyotard )1924–1998(. وربمايُ ضُاف إلى ذلك سبب أعمق 

والقومية  الماركسية  خصوصًًا  المشرق،  في  الفكرية  التيارات  إن  إذ  الأيديولوجي؛  البعد  في  يتمثّلّ 

العربي  الفكر  في  كثيرًاً  يؤثرا  فإنهما لم  وهايدغر،  نيتشه  مع  ألمانيا  في  ابتدأت  قد  ما بعد الحداثة  فلسفة  أن  من  الرغم  ))) على 

المعاصر ولم يكن لهما – فيما يخص التلقي العربي لما بعد الحداثة على الأقل – ذلك الأثر نفسه الذي أحدثته عندنا أفكار الفلاسفة 

الفرنسيين ما بعد البنيويين ونصوصهم بخاصة فوكو ودريدا. طبعًًا يمكن التذكير بأثر نيتشه الكبير في نصوص جبران خليل جبران 

)1883–1931( وأسلوبه الذي جمع بين اللغة الشاعرية والتأمل الفلسفي حيث يعكس كتاب النبي )1923( تأثرًاً واضحًًا ب هكذا تكلم 

زرادشت، فضالًا عن الكتابة الشذرية لجبران التي تستعيد أسلوب نيتشه على نحوٍٍ من الأنحاء. لكن فلسفة نيتشه ظلت على هوامش 

في شبابه  تأثر  الذي   )2002–1917( بدوي  عبد الرحمن  مع  المتفرقة. وحتى  والتوظيفات  الاقتباسات  بعض  باستثناء  العربي  الفكر 

المبكر بنيتشه وكتب عنه كتاب نيتشه عام 1965 والذي تأثر مبكرًاً أيضًًا بهايدغر، عراب ما بعد الحداثة المعاصرة، وقدّّم أطروحته في 

الدكتوراه حول إشكالية الموت تأثرًاً بوجودية هايدغر، فإنّّ هذا الأثر النيتشوي الهايدغري سيخلي المكان عنده بسرعة لصالح اهتمام 

النيتشوية  الشباب  بعد مرحلة  يُظُهر،  أن  والتأليف من دون  والتعليق  النقد  إلى  الترجمة  فلسفي شامل من  فلسفي موسوعي وشغل 

الهايدغرية، أي تبني ونزوع لأفكار ما بعد الحداثة رغم إقامته في باريس ومعاصرته لولادة أفكار البنيوية الفرنسية وما بعدها. وعلى 

الرغم من عكوف العديد من الدارسين والمترجمين العرب على ترجمة أعمال هايدغر ومناقشتها، فإن ذلك لم يُحُدِِث في العالم 

العربي أثرًاً بقوة ما أحدثته أفكاره في أوروبا وفي الفلسفة الغربية المعاصرة عمومًًا. فبعد بدوي الشاب، يكاد يختفي الأثر الهايدغري 

كلّهّ تقريبًًا عن أفكار المفكرين العرب المعاصرين واهتماماتهم، في المشرق والمغرب، بل إن مشير عون الذي ألّفّ كتابًاً ناقش فيه 

أسباب غياب هايدغر عن الفكر العربي يذهب إلى حدّّ القول: "لم يثر مارتن هايدغر )1889–1976( في العالم العربي على الإطلاق 

نجم  أنيس  إيلي  ترجمة  العربي،  والفكر  هايدغر  مشير عون،  ينظر:  أيديولوجي."  إغواء  أي  البتة  يمارس  كما لم  عقليّّ،  أي شغف 

)الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2015(، ص 15.



67 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

والإسلامية، قد صاغت موقفًًا ممانعًًا إزاء ما بعد الحداثة، وبنت جدارًًا معرفيًًا وأيديولوجيًًا صلبًًا حال 

دون الانفتاح على هذا التيار. ويبدو من خلال تتبّّع تناول ما بعد الحداثة في العالم العربي أنّّ اللغة 

الأجنبية الأكثر حضورًًا في المشرق؛ أي الإنكليزية، مقابل الفرنسية في المغرب، قد أثرت في طبيعة 

التلقي؛ إذ تعرّّف مفكرو المشرق على ما بعد الحداثة أساسًًا من خلال صيغتها الفنية والأدبية الأميركية 

Postmodernism، على نحو أكثر وضوحًًا من مثقفي المغرب، ويُلُاحظ أن ثمة خلطًاً مفاهيميًًا وقع، 

دمج  إلى  ما أدى   ،Modernismو  Modernity بين  المشرقية،  العربية  النقدية  النصوص  في  تحديدًًا 

غير دقيق بين ما بعد الحداثة الفلسفية والفنية، ووضعها في سلة واحدة، إما للاحتفاء بها أو لرفضها 

في حين  إذ  العربي؛  السياق  في  واحدة  "ما بعد حداثة"  عن  نتحدث  أننا  لا يبدو  وباختصار،  جملةًً. 

خلط المشرق بين Postmodernity وPostmodernism، اقتصر تعامل المغرب، إلى حد بعيد، على 

.Postmodernité ما بعد الحداثة الفرنسية أو

لايُ قُصد من هذه الفرضية تعزيز مايُ فُترض أنه قطيعة معرفية بين المشرق والمغرب العربيَّيَن، كما فعل 

في  الاستعمار  أثر  على  الضوء  تسليط  هو  الهدف  بل   ،((( مثالًا  )2010–1935( الجابري  عابد  محمد 

ترسيخ ثقافته وتصوراته المعرفية، أو ما يمكن تسميته بـ "سلطة الحقيقة" لديه، باستخدام مفردات فوكو 

النيتشوية، في الشعوب التي خضعت له. ولا شك في أن لهذه الفرضية حدودًًا ونواقض؛ إذ إن فرنسا، 

كما استعمرت بلدانًاً في المغرب العربي، استعمرت أيضًًا دوالًا مشرقية مثل سورية ولبنان، وفرضت 

فيهما لغتها وثقافتها أثناء فترة الانتداب. ويضاف إلى ذلك أن بعض منتقدي ما بعد الحداثة ينتمون 

إلى السياق المغاربي، كالمفكر المغربي عبد الإله بلقزيز، في حين يُعُد من بين أبرز ممثلي هذا التيار 

على المستوى العربي مفكرون مشارقة، مثل علي حرب )1941–( وإدوارد سعيد )1935–2003(، إذا 

ما أخذنا في الاعتبار أصوله المشرقية وطفولته التي قضاها بين فلسطين ومصر. ومع ذلك، قد تظل 

مثل هذه الاستثناءات شذوذًًا فرديًاً عن قاعدة أعمّّ، في تقديري، أو ربما تعززها بأسلوب "الاستثناءات 

التي تُثُبت القاعدة". وتبقى هذه الفرضية، كما يشير اسمها، افتراضًًا في طور التجريب والاختبار؛ إنها 

سؤال مفتوح، وقد تساعد النقاشات والحجج المطروحة في هذه الدراسة على تأكيدها أو دحضها أو 

حتى الخروج من ثنائيتها. فالفلسفة، كما يؤكد جيل دولوز Gilles Deleuze )1925–1995(، ليست 

إنها، كما يدعو دريدا،  الجدلية.  الثنائيات  أسر  للفكاك من  أو نقض، بل سعي  تأكيد  بالضرورة فعل 

تفكيك، وخلخلة، وإزاحة، وإضافة، في محاولة لفتح أفق لنقاشات جديدة تتجاوز صندوق ميتافيزيقا 

التناقضات الثنائية: حداثة مقابل ما بعد حداثة، وأصالة مقابل معاصرة، وشرق مقابل غرب، أو حتى 

مشرق مقابل مغرب ... إلخ.

العربية  الثقافة  المعرفة في  لنظم  نقدية  العربي: دراسة تحليلية  العقل  بنية  الجابري،  ))) ينظر على نحوٍٍ خاص، كتابه: محمد عابد 

)بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1986(؛ الذي يصنف فيه العقل العربي في ثلاثة عقول: برهاني وعرفاني يخصان الشرق، 

ومنطقي عقلاني يخص الأندلس والمغرب العربي.



68 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

أولًاً: في ما بعد الحداثة أو "الحداثة المتأخرة"
نظرًًا إلى أن موضوع الدراسة يتمحور حول ما بعد الحداثة بوصفها مسألة فلسفية، أو مايُ طُلق عليه 

"الحداثة المتأخرة"، فإنه من الضروري توضيح المقصود بهذه العبارة الإشكالية.

1. إرهاصات ما بعد الحداثة في ألمانيا
بدأت مساءلة مشروع الحداثة مبكرًًا، منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر، مع فريدريش نيتشه 

 : )1844–1900( تحديدًًا، الذي وجّّه نقدًًا جذريًاً إلى قيم عصره، متحدثًاً بلسان الإنسان الحديث قائالًا

"نحن مرضى هذه الحداثة"))). بهذه العبارة افتتح نيتشه مايُ مُكن اعتباره القول الأول في ما بعد الحداثة، 

ذلك  Übermensch؛  الأعلى"  "الإنسان  بولادة  وتبشيره  الحديثة  العقلانية  على  اعتراضه  خلال  من 

الكائن المُُنتظر في زمن قادم يُقُام، في نظره، على أنقاض الحداثة المريضة. وتنبأ، منذ كتاباته الأولى، 

متحوّّلة،  وطبيعة  جديدة  ثقافة  نحو  الضعيف"  "زمنهم  قبضة  من  سيتحررون  جدد"  "فلاسفة  بولادة 

واصفًًا إياهم بأنهم "فلاسفة خطيرون، ربما بكل الاعتبارات"))).

ولم تتأخر نبوءة نيتشه في التحقق؛ إذ أخذ نقده للحداثة شكالًا مدرسيًاً امتد من ألمانيا إلى فرنسا ثم إلى 

الولايات المتحدة، ومنها إلى بقية العالم، في ما بات يُعُرف بـ "ما بعد الحداثة". ومتابعةًً لهذا الخط، واصل 

مارتن هايدغر Martin Heidegger )1889–1976( النقد الراديكالي للحداثة، خاصة في عمله المؤسس 

الوجود والزمان )1927(. ودشّّن أيضًًا ثيودور أدورنو Theodor Adorno )1903–1969( وماكس هوركهايمر 

Max Horkheimer )1895–1973(، في كتابهما جدل التنوير )1944(، نقدًًا ثقافيًاً لحداثة انتهت، من وجهة 

نظرهما، بالارتماء في أحضان الأسطورة التي كانت قد حاولت في الأصل الانفلات منها.

2. الفلاسفة الفرنسيون ما بعد البنيويين وشبهة ما بعد الحداثة
وهايدغر،  نيتشه  من  فكرية  مسافة  الثانية،  العالمية  الحرب  بعد  المعاصرون،  الألمان  الفلاسفة  أقام 

بسبب مانُ سُب إليهما من ارتباط بالنازية أو معاداة للسامية. وفي المقابل، لم تتعرض فلسفاتهما لمثل 

هذا التحفّّظ في فرنسا، التي خرجت من الحرب منفتحة على استقبال تيارات فكرية جديدة. وقد تولّتّ 

مجموعة من المفكرين الفرنسيين، ممن تزامن ظهورهم مع الحركة الطلابية عام 1968، مهمة التجديد 

الفلسفي، من بينهم: فوكو، وجاك لاكان، ورولان بارت، ودريدا، ودولوز، وليوتار، وبودريار. وشكّّل 

البنيوية" حينًًا، و"ما بعد الحداثة"  هؤلاء جميعًًا ظاهرة فلسفية نقدية جديدة أُطُلق عليها اسم "ما بعد 

حينًًا آخر.

تمردهم  ويؤكدون  اختلاف"،  "فلاسفة  بأنهم  أنفسهم  يُعُرّّفون  الفرنسيون  الفلاسفة  هؤلاء  كان  وإذا 

النظري ورفضهم التصنيف الجماعي، فإنهم لم يطلقوا على أنفسهم صفة "فلاسفة ما بعد الحداثة"، 

، ولاحقًًا في ألمانيا. بل كان ذلك توصيفًًا أُطُلق عليهم في الولايات المتحدة أوالًا

(3) Friedrich Nietzsche, "L’antéchrist," Henri Albert (trad.), in: Nietzche Œuvres complètes (Paris: Société du Mercure, 
1908), p. 4341.

(4) Friedrich Nietzsche, Par de–delà bien et mal, Patrick Wolting (trad.) (Paris: Flammarion, 2000), p. 460.



69 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

ومنذ نهاية الستينيات حتى أوائل الثمانينيات من القرن العشرين، كانت نصوص فوكو ودريدا وبودريار 

ومؤلفاتهم تتكاثر وتملأ واجهة المكتبات الفرنسية، وتُرُجمت بعدها بسرعة إلى الإنكليزية والألمانية 

وغيرهما من اللغات الحية. ومع ذلك – باستثناء ليوتار وبودريار – لم يكن من بين هؤلاء الفلاسفة 

الفرنسيين من يذكر تقريبًًا مصطلح الحداثة أو ما بعد الحداثة. وينتبه فوكو في حوار صحافي أُجُري 

معه عام 1983 لذلك الغياب الكامل في النقاش الفلسفي الفرنسي حول الحداثة، مُُعترفًاً: "عليََّ أن 

فرنسا  نعطيه في  الذي  ما المعنى  البتة  أفهم جيدًًا  لم  أوّّالًا لأنني  ا في الإجابة.  مُُحرََج جًدًّ إنني  أقول 

. لا أعرف ما المعنى الذي  لكلمة حداثة؛ عند بودلير نعم؛ لكن بعد ذلك، يبدو لي أن المعنى يتوه قليالًا

يمنحه الألمان للحداثة"))). وعلى الرغم من أن كتابات فوكو – بخاصة تلك التي نشرها بعد الكلمات 

والأشياء )1966(، أي حين راح يتحرر من هيمنة البنيوية على فكره –تُ صُنّّف في الولايات المتحدة 

الحوار  فإنه لم يكن يقصد ذلك، فهو يجيب في  الفرنسية،  أنها من منتجات ما بعد الحداثة  وألمانيا 

نفسه عن تصوره لما بعد الحداثة بردّّ السؤال على سائله: "ما تلك التي تُدُعى ما بعد الحداثة؟ إنني 

لستُُ على دراية بها"))). صحيح أن ليوتار كان قد نشر قبل هذا الحوار بنحو خمس سنوات كتابه شرط 

ما بعد الحداثة )1979(، لكن نصّّه ذاك قد أثار ردود فعل المفكرين الألمان والأميركيين أكثر مما لاقى 

اهتمامًًا في فرنسا ذاتها، ويبدو جليًًا أن فوكو لم يكن مطّلّعًًا عليه. ولم يكن الفرنسيون، باستثناء كتاب 

ليوتار، يحفلون بإشكالية الحداثة أو ما بعد الحداثة، على الرغم من أن الأخيرة سُُتنسب إليهم على 

نحوٍٍ خاص.

الفرنسية  ما بعد الحداثة  "غزو"  حول  تحديدًًا  ألمانيا  في  الثمانينيات  في  الفلسفي  النقاش  احتدّّ  ثم 

للجامعات الألمانية، وأثارت نصوص يورغن هابرماس Jürgen Habermas )1929–(، التي انتقد فيها 

بشدة الفلاسفة الفرنسيين المعاصرين، مثل جورج باتاي Georges Bataille )1897–1962( وليوتار 

ومعارض،  مؤيد  بين  النقاشات  اتسعت  حيث  وخارجها،  أوروبا  في  واسعًًا  صدى  ودريدا،  وفوكو 

مع  انخرط  الذي  العربي،  العالم  بما فيها  العالم،  من  أخرى  ومناطق  المتحدة  الولايات  في  بخاصة 

نهاية الثمانينيات في نقاش أيديولوجي غالبًًا، أقرب إلى تبنّّي انتقادات هابرماس لتيار ما بعد الحداثة 

الفرنسي. لكن قبل التفرغ للحديث عن التعامل العربي مع أفكار ما بعد الحداثة أو الحداثة المتأخرة، 

لا بد، قبل ذلك، من محاولة تحديد الفرق بين Postmodernity وPostmodernism، فهذا سيساعدنا 

أكثر في فهم كيفية التلقي العربي لأفكار ما بعد الحداثة.

"Postmodernism"و "Postmodernity" 3. ما بعد الحداثة في أميركا، أو التداخل بين

إذا كان فلاسفة فرنسا قد هيمنوا في النصف الثاني من القرن العشرين على المشهد الفكري القاري، 

فإنّّ حضورهم وتأثيرهم قد تعاظما خارج حدود فرنسا، خاصة في الولايات المتحدة. ويكتب فرانسوا 

الفلاسفة  أفكار  أحدثته  الذي  الأثر  لدراسة  كرّّسه  الذي   ،French Theory كتابه  مقدمة  في  كوسيه 

(5) Michel Foucault, "Structuralisme et poststructuralisme" in: Dits et écrits, vol. IV (Paris: Gallimard, 1994), 
pp. 446–647.

(6) Ibid.



70 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الفرنسيين  المفكرين  بعض  أسماء  حازت  "لقد  المتحدة:  الولايات  في  البنيويين  ما بعد  الفرنسيين 

القرن العشرين حضورًًا كان حكرًًا على أبطال  الثلاثة الأخيرة من  في الولايات المتحدة في العقود 

الأسطورة الأميركية، أو على نجوم الاستعراض Show Business")))، ليؤكّّد أن فوكو ودريدا وبودريار 

ولاكان ودولوز وليوتار "قد بلغوا، في الولايات المتحدة، مع التحول مع مطلع سنوات الثمانينيات، 

درجة من الشهرة الرسمية وتأثيرًًا عميقًًا لم يحظوا به يومًًا في بلدهم"))). لقد هيمنت أفكار الفلاسفة 

سلبي  نحو  على  الأميركيّّين،  والثقافة  الفكر  على  الثمانينيات  في  إذًًا،  البنيويين،  ما بعد  الفرنسيين 

الفكر"  "صندوق  خارج  أميركًيًّا  التفكير  إمكانية  عن  التساؤل  إلى  بعضهم  دفع  حد  إلى  إيجابي،  أو 

ما بعد الحداثي الفرنسي.

في الولايات المتحدة تحديدًًا )وليس في فرنسا(، تعاظم انتشار التفكيكية Deconstruction، بوصفها 

الأثر الأبرز لأفكار دريدا، حيث اجتاحت العديد من الجامعات الأميركية مثل ييل وماريلاند وكورنيل. 

ومن المهم التذكير بأن التفكيك ازدهر في الولايات المتحدة داخل أقسام النقد الأدبي، لا في أقسام 

الفلسفة، حيث أتاحت التفكيكية له أن يتحوّّل من منهج شبه علمي إلى فعل إبداعي قائم بذاته. وقد 

المفاهيمي،  الفتح  هذا  تبنّّي  على  فيه  والمتخصصين  الأدب  طلاب  الجديدة  المنهجية  هذه  حفّّزت 

الذي أتاح تجاوز ماسُُ مّّي آنذاك بعجز "النقد الجديد" New Criticism، الذي كان قد استهلك نفسه 

في تلك المرحلة. وقد أسهم هذا الاستقبال الاحتفائي لأعمال دريدا في تحويل التفكيك إلى مدرسة 

أن  فبعد  النقد الأدبي".  الأميركية في  "المدرسة  مايُ شُبه  إلى  بل  المتحدة،  الولايات  بذاتها في  قائمة 

وُُلد داخل الأقسام الأدبية جيل  الجامعات الأميركية،  بترحيب واسع في عدد من  التفكيكية  حظيت 

 Geoffrey 1919–1983(، وجيفري هارتمان( Paul de Man من النقّّاد التفكيكيين، منهم: بول دو مان

 Joseph Hillis 1944–(، وهيليس ميلر( Jonathan Culler وجوناثان كولر ،)1929–2016( Hartman

الولايات  ومن  وغيرهم.   ،)2019–1930(  Harold Bloom بلوم  وهارولد   ،)2021–1928(  Miller

المتحدة، أخذت هيمنة التفكيك الدريدي تتسع، فكان لها أثر عميق في مفاهيم النقد الأدبي عالميًًا، 

الهيمنة  هذه  تركت  وقد  العالم.  أنحاء  مختلف  إلى  لتُصُدّّر  الغربي،  السياق  حدود  تأثيرها  وتجاوز 

أثرًًا واضحًًا في مناهج النقد الأدبي المعاصر، بما في ذلك في السياق العربي، ولا سيما لدى مثقفي 

المشرق الذين درس بعضهم في الجامعات الأميركية، أو ظلّتّ اللغة الإنكليزية نافذتهم الأساسية – بعد 

الترجمة – للاطلاع على الفكر الغربي وتياراته الحديثة.

ثانيًًا: محاولة في مقاربة "مصطلح" ما بعد الحداثة
هذا  منها  انطلق  التي  المرجعيات  واختلاف  ما بعد الحداثة،  لمصطلح  المفرط  الاستخدام  بسبب 

معياريًاً،  ضبطه  خلالها  من  يمكن  التي  المعرفية  دلالاته  من  الكثير  المفهوم  هذا  فقد  الاستخدام، 

(7) François Cusset, French Theory: Foucault, Derrida, Deleuze & Cie et les mutations de la vie intellectuelle aux 
États–Unis (Paris: La Découverte, 2003), p. 11.

(8) Ibid., p. 12.



71 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

شيء  كل  كثيرة،  حالات  في  يحمل،  أصبح  إذ  بوضوح؛  إليه  التعرف  حتى  أو  بدقة،  تحديده  أو 

من  حالة  باعتبارها  الغالب،  في  تسود  لما بعد الحداثة  السلبية  التصورات  ما جعل  شيء،  وأيّّ 

 العبثية، والفوضوية، واللاعقلانية، والهدميّّة ... إلخ. ويشير الناقد الأدبي السوري صبحي حديدي

الدراسات  ومئات  الكتب  عشرات  لأن  الأمر  "وليس   : قائالًا المصطلح  هذا  تعقيد  إلى   )–1951(

إن  بل  الإعجازي،  التعريف  هذا  لاعتصار  الكافية  الأرضية  توفير  عن  جميعها  عجزت  والأبحاث 

على  نعثر  يوم  كل  ففي  الأمر.  واقع  في  المأزق  مظاهر  أبرز  من  واحد  وهو  الصحيح،  هو  العكس 

للتعريف،  التي تقول: هذا هو المصطلح الأكثر خضوعًًا  البسيطة  الحقيقة  دلائل إضافية في صالح 

والأكثر خضوعًًا لإساءة التعريف في الآن ذاته"))).

وتحديدًًا  المتحدة،  الولايات  في  ما ظهر  المفهوم  هذا  لضبط  الجادة  المحاولات  أوائل  من  ولعلّّ 

 ،)2015–1925( حسن  إيهاب  مقاربة  تبرز  المحاولات،  تلك  بين  ومن  الأدبي.  النقد  ميدان  في 

المنظّرّ الأميركي من أصل مصري، بوصفها إحدى المقاربات الأكثر جدية. وقد بدأ اهتمامه برصد 

التحولات التي طرأت على الأسلوب الروائي الأميركي، أو ما أطلق عليه لاحقًًا "أدب الصمت"، 

 Samuel بيكيت  وصامويل   )1980–1891(  Henry Miller ميلر  هنري  لأعمال  كاشفة  قراءة  في 

ما بعد حداثي  أدب  نحو  أورفيوس:  أوصال  تقطيع  كتابه:  أن يصدر  قبل   ،)1989–1906( Beckett
وأدب  الحداثة  أدب  بين  تحوالًا  التي شهدت  الأساسية  بالمفاهيم  قائمة  فيه  قدّّم  الذي   ،((1()1971(

النص  المفتوح بدالًا من  الهدف، والنص  اللعب محلّّ  ، كيف حلّّ  ما بعد الحداثة. فقد لاحظ، مثالًا

المغلق، والفوضوية مكان الهرمية، والبلاغة محلّّ المنطق، والسيرورة المفتوحة للعمل الفني بدالًا 

مكان  واللاتركيب  الشمولية،  محلّّ  والتفكيك  الخلق،  من  بدالًا  واللاخلق  المحدد،  موضوعه  من 

الأدبي  النوع  من  بدالًا  والتناص  والنص  المركز،  والتناثر مكان  الحضور،  والغياب محلّّ  التركيب، 

 Misreading بدالًا من الجذر، وسوء الفهم Rhizome "وحدوده، والسطح مكان العمق، و"الريزوم

الكبرى، والرغبة  القصص  بدالًا من  الصغرى  والتأويل، والقصص  القراءة  بدالًا من  التأويل  ورفض 

بدالًا   Schizophrenia والشيزوفرينيا  النمط،  مكان  والمتحوّّل   ،Symptom العََرََض  من  بدالًا 

الأصل  مكان  و"الأثر"   Difference/ Différance و"الفرق/ الفارق"   ،Paranoia البارانويا  من 

مكان  والمحايث  الميتافيزيقا،  محلّّ  والتهكم  الإله/ الأب،  من  بدالًا  المُُقدّّس  والشبح  والسبب، 

المتأخرة  الحداثة  مفكّّري  أثر  بلا شك،  القائمة،  هذه  في  ويُلُاحظ  الترانسنتدنتالي ... إلخ)1)). 

مثل  مصطلحين  استخدام  في  كما يتضح  الأدبية،  ما بعد الحداثة  مفاهيم  صياغة  في  الفرنسيين 

المأخوذين عن دولوز. إلا أن مفردات دريدا تحضر على نحو خاص، وتطغى  "الريزوم" و"اللذة" 

والفارق،  والفرق،  الفهم،  وسوء  والتفكيك،  واللعب،  كالغياب،  ما بعد الحداثي:  القاموس  على 

 ))) صبحي حديدي، "الحديث، الحداثة، ما بعد الحداثة: ماذا في ال 'ما بعد' من قبل ومن بعد"، الكرمل، العدد 51 )ربيع 1997(؛

البيضاء: دار توبقال  )الدار  العالي، دفاتر فلسفية 13  بنعبد  الحداثة: 1 تحديدات، إعداد وترجمة محمد سبيلا وعبد السلام  ما بعد 

للنشر، 2007(، ص 56.

(10) Ihab Hassan, The Dismemberment of Orpheus: Toward a Postmodern Literature, 2nd ed. (Wisconsin: University of 
Wisconsin Press, 1982).

(11) Ibid., pp. 268–269.



72 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

نصوص  من  أٍيٍّ  في  تقريبًًا  ترد  لم  ما بعد الحداثة  عبارة  أن  إلى  الإشارة  تجدر  ذلك،  ومع  والأثر. 

دريدا، وقد ظلّّ يعارض كل من نسبه إلى هذا التيار)1)).

 ،Postmodernism والحداثة الفنية Postmodernity وعلى الرغم من أن الخلط بين الحداثة الفلسفية

الفهم،  إلى كثير من سوء  أدّّى  النقد الأدبي والفني والمعماري، قد  التي ظهرت بوصفها حركة في 

بل إلى تحميل الأولى الكثير من فنتازيات الثانية، فإنّهّ لا بدّّ من الإشارة إلى أنّّ كلتيهما قد أثّرّت في 

الأخرى. فبقدر ما مارست الفلسفة تأثيرًًا في النقد الأدبي، كما يتضح في قائمة حسن، فإن الأخير أثّرّ، 

على نحو معكوس، في المقاربة الفلسفية لمصطلح ما بعد الحداثة؛ إذ تحضر قائمته، بوضوح، في 

خلفية الطروحات الفلسفية الأولى لما بعد الحداثة، عند ليوتار.

فإذا كان جورج فيلهلم فريدريش هيغل G. W. Friedrich Hegel )1770–1831( هو أول من صاغ 

فينومينولوجيا الروح )1807(، فإن ليوتار هو أول من  "الحداثة" باعتبارها إشكالية فلسفية، في كتابه 

ليوتار،  إلى  فبالنسبة   .)1979( ما بعد الحداثي  الشرط  كتابه  في  فلسفيًًا،  سؤاالًا  ما بعد الحداثة  صاغ 

الثقافة بعد  تمثّلّ ما بعد الحداثة تحوّّالًا طرأ على "المجتمعات الأكثر تطورًًا"، وهي "تشير إلى حالة 

التحولات التي طالت قواعد لعبة العلم، والأدب، والفنون منذ نهاية القرن التاسع عشر")1)). وتُجُسّّد، 

من منظوره، مرحلة انتهاء السرديات الكبرى والأيديولوجيات الشاملة، أو مايُ سُميه بـ "ما وراء الخطاب" 

الذات  وتحرّّر  والهيرمينوطيقا،  الروح،  "جدل  مثل:  الكبرى  الخطابات  أفول  أي  Métadiscours؛ 

العاقلة أو العاملة، أو تطوير الثروة...")1))، ليضيف: "وبتبسيط شديد جدًًا، فإننا نُعُرّّف 'ما بعد الحديث' 

بوصفه التشكيك في ما وراء الخطاب ]...[ فتفقد الوظيفة السردية دوالّهّا، وبطلها الكبير، ومخاطرها 

الكبرى، ورحلاتها العظيمة، وهدفها الكبير؛ فتتبعثر في غيوم من عناصر سردية، لكنها إشاراتية وأمرية 

.((1("sui generis ووصفية أيضًًا ... إلخ، تحمل كلٌٌّ منها معها تكافؤات براغماتية من جنسها

وبعيدًًا عن مفردات ليوتار المعقّّدة، يمكن القول باختصار إن ما بعد الحداثة الفلسفية تعبّّر أيضًًا عن رفضٍٍ 

لأولوية المنطق على البلاغة، وعن تفكيكٍٍ لمفهوم الذات التي هيمنت طويالًا على الفلسفة الحديثة. إنه 

)1)) حول هذه النقطة يُنُصح بمراجعة جواب دريدا على محاوره ريتشارد كيرني حول: "علاقة التفكيك بالحداثة؟" فيجيب دريدا بالقول: 

"لم أكن يومًًا سعيدًًا من مفهوم 'الحداثة'. لا شك في أنني أشعر بأن ما يحدث في العالم اليوم هو شيء فريد من نوعه، ولكن، بمجرد 

ما نلصق عليه اسم 'الحداثة'، حتى نصفه بنسقٍٍ تاريخيّّ معين من التطور أو التقدم )وهي فكرة مستمدة من عقلانية الأنوار( وهذا ما يحاول 

أن يعمينا عن رؤية حقيقة أن ما يواجهنا اليوم هو أيضًًا شيء قديم ومحجوب في التاريخ. في الواقع، أعتقد أن ما 'يحدث' في عالمنا 

المعاصر وما يفاجئنا كشيء جديد نسبيًًا، يرتبط في الحقيقة برابط جوهري مع شيء قديم جدًًا كان مُُغطى ب )حجابٍٍ كثيف(. ومن ثمّّ فإن 

الجديد ليس تمامًًا ما يظهر للمرة الأولى، وإنما هو ذلك البعد )القديم جدًًا( الذي يتجلى من جديد في 'الجديد نفسه'؛ والذي يحوز دلالته 

مرارًاً وتكرارًاً من خلال تقاليدنا التاريخية، في اليونان وروما، عند أفلاطون وديكارت وكانط ... إلخ. ليس المهم هنا مدى جدّّة المعنى 

الحديث وغير المسبوق التي قد يظهر فيها، فهو ليس حداثًيًّا البتّةّ على نحو حصريّّ، بل إنه أيضًًا، وفي الوقت نفسه ظاهرة تكرار". ينظر:

"Dialogue with Jacques Derrida," in: Richard Kearney (ed.), Dialogues with Contemporary Continental Thinkers 
(Manchester: Manchester University Press, 1984), pp. 112–113.

(13) Jean–François Lyotard, La condition postmoderne (Paris: Minuit, 1979), p. 7.

(14) Ibid.

(15) Ibid., pp. 7–8.



73 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

تفكيك أخذ، لدى دريدا، تلك الصيغة الشهيرة: Plus qu’un، وهي عبارة تؤدي المعنى ونقيضه في آنٍٍ 

معًًا: "أكثر من واحد" أو، على النقيض، "ولا واحد". وتمنح ما بعد الحداثة الأولويةََ للغياب على حساب 

الحضور، وللانتشار والاختلاف على حساب الوحدة والتماثل والشمول، ولتعدّّد المراكز بدالًا من أحادية 

المركز، وللنسبية عوضًًا عن اليقين. وهي، أخيرًًا، انتصار للهامشي والثانوي على المركزي والجوهري، 

ما يجعلها تحديًاً صريحًًا للمركزية الغربية، والذكورية، ونظم الهيمنة، والرقابة، والعقاب.

بهذا المعنى، لا تمثل ما بعد الحداثة مجرّّد مرحلة تاريخية لاحقة على الحداثة، وهي ليست، على 

والعقلانية  العقل  لمقولات  ومجانيًًا  مطلقًًا  رفضًًا  البنيويين،  ما بعد  فرنسا  فلاسفة  معظم  عند  الأقل 

تفكيك  يجري  كأن  لتناقضاتها؛  وكشف  لمسلّمّاتها،  ومراجعة  لها،  وإنما مساءلة  والذات،  والحقيقة 

الفكر  في  الميتافيزيقا  ورواسب  التقدّّم،  خطاب  في  والرجعية  التحرر،  خطاب  في  السلطة  حضور 

الذي يعلن نفسه ما بعد ميتافيزيقي ... إلخ. ومن يطّلّع على مؤلفات فوكو ودريدا، على سبيل المثال، 

التنوير  الحداثة ومُُثل  تامة ونهائية مع  أنهما أقاما قطيعة  تدّّعي  التي  الرائجة  لديه تلك الإشاعة  تتبدّّد 

والعقلانية، أو أنهما قدّّما فكرًًا عدميًًا، عبثيًًا، تهديميًًا، لاعقلانيًاً.

بهذا المعنى، لا أرى أن البادئة "ما بعد" Post تدلّّ بالضرورة على قطيعة حاسمة مع الحداثة؛ فهي، 

ما سبقه،  مع  جذريًاً  لا يقطع  تجاوز  على  كذلك  تدلّّ  مكانيًًا،  أو  زمانيًًا  "اللاحق"  إلى  ما تشير  بقدر 

باعتبارها تضمّّنًًا؛ أي  تُفُهم  السياق،  له. وهي، في هذا  بما كان سببًًا  نقدية داخلية  بل يحتفظ بعلاقة 

إنها تسكن الحداثة من الداخل (in, within, inside)، لكنها في الوقت نفسه تدفع بها نحو حدودها 

متأخرة،  حداثة  تمثّلّ  المعنى،  بهذا  فإنها،  تحديدًًا،  الفرنسية  ما بعد الحداثة  أخذنا  وإذا  القصوى. 

وليست خروجًًا من الحداثة بقدر ما هي امتدادٌٌ لها ونقدٌٌ داخليّّ لجوهرها. إنها تشكّّل حلقة متأخرة 

من حلقات الحداثة، وليست شيئًاً منفصالًا عنها. إنها مرحلة "كشف حساب الحداثة"، وإعلان إفلاس 

عدد من مقولاتها، وبيان الحاجة إلى تجديدها أو إصلاحها أو حتى تجاوزها إذا ما ثبت أنها استنفدت 

Parricide، بل هي بالأحرى استمرارية نقدية تعترف  ذاتها. وليست، في تقديري، فعلََ "قتل الأب" 

بأبوّّة الحداثة لما أنتجته، وتضعها، في الوقت ذاته، موضع مراجعة وشكّّ.

ثالثًًا: الاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين وهم 
الخطية التاريخية واستعارة النار)1))

وقيمًًا  أفكارًًا  بوصفها  العربية،  النهضة  فكر  في  عفويًاً  والتنوير  الأوروبية  الحداثة  مقولات  حضرت 

ومشاريع حضارية، غير أنّّ الحداثة بوصفها إشكالية فلسفية لم تحضر في النقاشات والكتابات العربية 

)1)) في ثيوغونيا للشاعر الإغريقي هزيود نتعرف إلى أسطورة بروميثيوس "العبقري الحاذق والماكر" الذي أراد إصلاح خطأ أخيه 

"الأخرق إبيميثوس" الذي كانت الآلهة قد كلّفّته بخلق الحيوانات، لكنه منحها كل القوى الأرضية حتى إنه لم يترك شيئًاً في النهاية 

ليهبه للإنسان الذي ظل بذلك عاريًاً؛ فلا فرو ولا ريش ليحميه وضعيفًًا، ولا مخالب ولا أنياب ليهاجم ويصطاد بها أو يحمي بها 

النار من الآلهة "هذا الصديق  نفسه. ولتعويض البشر عن ذلك النقص ولإنقاذ أخيه إبيميثوس من غضب زيوس سرق بروميثيوس 

الخطير"، بحسب هزيود، وأعطاه للبشر كي يتدفؤوا ويحتموا بها. المهم في هذه الأسطورة أن بروميثيوس لم يمنح النار )الخطيرة( 

فقط للبشر وإنما علّمّهم كيف يصنعوا أدواتهم بأنفسهم" ينظر:

Hésiode, La Théogonie, Henri Patin (trad.) (CreateSpace Independent Publishing Platform, 2016), p. 19.



74 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

إلا في ثمانينيات القرن العشرين، مع وصول أصداء الجدل الفكري الألماني/ الفرنسي حول الحداثة 

وما بعد الحداثة إلى العالم العربي. وهكذا، دخل المفكرون العرب فعليًًا في النقاش الفلسفي حول 

المنخرطين  العرب  المفكّّرين  الوقت نفسه. وقد قسّّم هذا الجدل  الحداثة وما بعد الحداثة معًًا، وفي 

فيه إلى فريقين متقابلين: "فريق مع"، و"فريق ضد". وتُظُهر مراجعة أبرز الأسماء العربية، التي تناولت 

أفكار ما بعد الحداثة بالنقد، أنّّ هذا النقد راوح بين مقاربات موضوعية )وهي قليلة(، ورفض شامل لها 

)وهو الغالب(. وتبيّّن أن معظم الانتقادات الحادّّة قد جاءت من المشرق العربي، وغالبًًا على خلفيات 

أيديولوجية: ماركسية، أو إسلامية، أو قومية، وهو ما تحاول الدراسة الاستدلال عليه وسبر أسبابه. وفي 

مقابل فريق الرافضين، برز فريق ثانٍٍ متحمّّس لأفكار ما بعد الحداثة، لا سيما في نسختها الفرنسية، داعيًاً 

إلى الإفادة من أدواتها النقدية في: التفكيك، والكشف الجينيالوجي، والحفر المعرفي، والضبط البنيوي، 

وخطابات  الاستعمار،  ونقد  للهامش،  والانتصار  السلطوية،  البنى  وتعرية  الأيديولوجيات،  وخلخلة 

الجندر والنسوية ... إلخ. ويلاحظ الباحث أن أكثر المنفتحين على "الحداثة المتأخرة" بنسختها الفرنسية 

ينتمون إلى مفكّّري المغرب العربي، ممن اطّلّعوا على الفكر الفرنسي بلغته الأم، وذلك على الأرجح 

إن  بل  الفرنسيََّين.  والثقافة  بالفكر  والقريب  المباشر  واحتكاكهم  والدراسي،  الثقافي  تكوينهم  بحكم 

بعضهم كان زميالًا أو صديقًًا شخصيًاً لفلاسفة فرنسا ما بعد البنيويين.

ولتدعيم هذه الافتراضات، أعرض تباعًًا بعض النصوص العربية، في المشرق كما في المغرب، حول 

كيفية تلقّّي الفكر العربي لماأُ طُلق عليه، على نحو مختلط، "ما بعد الحداثة".

1. هيمنة الأيديولوجيا في المشرق ودورها في رفض ما بعد الحداثة

لعرض عددٍٍ من المواقف الفكرية العربية، في المشرق كما في المغرب، من "ما بعد الحداثة"، أناقش 

أوالًا بعض النصوص لمفكرين ونقّّاد عرب جمعها الفيلسوفان المغربيان محمد سبيلا )1942–2021( 

وعبد السلام بنعبد العالي )1945–( في كتاب ما بعد الحداثة )2007(. ويشيران، في تقديمهما المقتضب 

لهذا الكتاب، إلى ما يسمّّيانه "وهم الخطّيّة التاريخية"، أو ما يطلقان عليه التحقيب الزمني، الذي وقع 

فيه عدد من المفكّّرين العرب في مقاربتهم لما بعد الحداثة، حين اعتبروها مجرد حقبة زمنية في التاريخ 

الأوروبي جاءت لتعلن نهاية مرحلة الحداثة، بل معاداة قيمها ومقولاتها. ويقولان في هذا السياق: 

"من مفكرينا من لا يرتاح إلى العمل على ترويج مفهوم 'ما بعد الحداثة' في سوقنا الثقافية. وهم يرون 

أن ذلك إن كان يليق بثقافات قطعت أشواطًاً طويلة في التحديث، فهو لا يجدر بثقافتنا التي لم ترسّّخ 

بعد أسس الحداثة، إن لم نقل إنها ما زالت تعيش 'مرحلة' ما قبلها")1)). ويأتي هذا النقد ليواجه التصوّّر 

، قبل الانتقال  الكرونولوجي للتاريخ، الذي يجعل من الحداثة مجرد محطة زمنية ينبغي إنجازها أوالًا

ما لم  ما بعد الحداثة  يناقشوا  أن  للعرب  لا يجوز  للزمن،  الخطي  التصور  هذا  ووفق  ما بعدها.  إلى 

يكتمل  لم  أو  "حداثتهم"  يعيشوا  لم  فبما أنّهّم  بالكامل؛  الحداثي  مشروعهم  أوالًا  أنجزوا  قد  يكونوا 

مشروعها، فإن أيّّ انخراط في نقاشات ما بعد الحداثة يُعُدّّ قفزًًا فوق التاريخ والواقع.

)1)) سبيلا وبنعبد العالي، ص 5.



75 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

أشبه  إنها  ماتُ ظُهر.  بقدر  وتحجب  ما تكشف،  بقدر  تُعُمي  المعنى،  بهذا  التاريخية،  الخطّيّة  لكنّّ 

ما تكون بـ "الرؤية النفقية" Tunnel Vision، التي تمنع المصاب بها من الرؤية الجانبية، وتدفعه إلى 

الذين  العرب،  المثقفين  بين  السائد  الاتجاه  هذا  مقابل  وفي  ضيّّق.  أنبوبيّّ  اتجاه  في  الحاد  التركيز 

والمقولات  المفاهيم  مع  يتعاملون  آخرين  مفكّّرين  نجد  الخطّيّة،  أو  النفقية  الرؤية  أسرى هذه  ظلّوّا 

أو  الحداثة  المستمرّّين، ولا يرون في  الانفصال والاتصال  مبدأ  تقوم على  ديناميكية،  بنظرة  الفكرية 

التنوير مشاريع أوروبية حصرية. ويقدّّم سبيلا وبنعبد العالي نفسيهما باعتبارهما جزءًًا من هذا الفريق 

الثاني، حين يقولان: "يرفض هذا الطرح ]التحقيب الزمني[ من لا يقبل منا هذا المفهوم عند الحداثة، 

الذي هو أقرب إلى التحقيب الزمني. وهم يرون أن الحداثة كانت دومًًا 'ما بعد حداثية'. معنى ذلك 

الحداثة كحركة  فهموا  أنهم  الثابتة، ومعناه  لها مقوماتها  الحداثة كتوقف عند لحظة  يفهموا  لم  أنهم 

إلى  فنظروا  ذاتها،  التحديث  حركة  داخل  البعدية  أقحموا  أنهم  أيضًًا  ومعناه  تتجدد،  ما تفتأ  انفصال 

تبيينه،  إلى  المقبلة  الصفحات  ما تسعى  هو  المفهوم  هذا  الحداثة.  حداثة  أنها  على  'ما بعد الحداثة' 

ليست خصائص  نفسها  الحداثة  وأن  للحداثة،  نقديًاً  إلا استمرارًًا  ليست  ما بعد الحداثة  أن  موضحة 

وميزات، وإنما حركة انفصال لا تكف عن الابتداء")1)).

ولعل من المواقف الجديرة بالتأمل في سياق التلقي العربي لما بعد الحداثة، موقف الكاتب والناقد 

الفلسطيني فيصل درّّاج )1943–(، الذي كتب مقاالًا نقديًاً في مجلة الكرمل بعنوان "ما بعد الحداثة: 

السياق والتاريخ"، يُصُادر فيه على إمكانية وجود ما بعد حداثة غير أوروبية، إلا على شكلٍٍ ممسوخ 

لا تنخلع،  أوروبية،  إشكالية  ما بعد الحداثة  فإن  جميعها،  الأحوال  "وفي  درّّاج:  يقول  هزلي.  أو 

اللاأوروبية  للشعوب  والذي لا يمكن  لها،  المحايث  التاريخي  سياقها  تنخلع عن  أن  لها  ولا يمكن 

الرثاء والشفقة")1)). وهكذا يحصر درّّاج  إلى  أو بشكل ساخر يدعو  فقير،  تابع  أن تكرره، إلا بشكل 

يمكن فهمه ضمن  الموقف  وإذا كان هذا  الأوروبي.  التاريخي  السياق  الحداثة وما بعد الحداثة في 

أفق المركزية الأوروبية، فإن ما يثير الاستغراب حقًًا هو النتيجة المعكوسة التي ينتهي إليها الكاتب في 

ختام مقاله، حين يقول: "ما بعد الحداثة دعوة إلى تمجيد التاريخ في لحظة ظالمة منه، يقبض المنتصر 

الأوروبي فيها على مصائره ومصير غيره، ولا يخلّفّ للشعوب المستضعفة شيئًاً، بل إنه يحرمها من 

الأمل، بعد أن منع عنها حرية الحركة")2)).

لا شك في أن هذا الموقف السلبي من ما بعد الحداثة، كما عبّّر عنه درّّاج، يُعُارض فرضيتي المتعلقة بأثر 

الثقافة الفرنسية ولغتها في تمكين المثقف العربي من فهم الحداثة ومقاربتها. فعلى الرغم من أن درّّاج 

ابن المشرق العربي، ووُُلد في فلسطين وعاش في سورية ولبنان، فإنه يمتلك تكوينًًا علميًًا ولغويًاً فرنسيًاً؛ 

فقد أنجز أطروحته للدكتوراه في الفلسفة في فرنسا، باللغة الفرنسية، حول الاغتراب عند كارل ماركس 

Karl Marx )1818–1883(. وهي المرحلة ذاتها التي كانت تشهد بروز فلاسفة "الحداثة المتأخرة" في 

)1)) المرجع نفسه، ص 5.

)1)) فيصل دراج، "ما بعد الحداثة: السياق والتاريخ"، الكرمل، العدد 51 )ربيع 1997(، في: سبيلا وبنعبد العالي، ص 37.

)2)) المرجع نفسه، ص 42.



76 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

المشهد الثقافي والفلسفي الفرنسي. ومع أن رفض الثقافة المهيمنة والتفكير خارج إطارها ليس غريبًًا 

ولا مستهجنًًا، بل قد يكون العكس هو الصحيح، فإن "الغريب" في موقف درّّاج، هو جعله ما بعد الحداثة 

أداةًً نظريةًً لأيديولوجيا المركز الغربي في الهيمنة والسيطرة على "الشعوب المُُستضعََفة"، بعد أن حرمها 

من الأمل "ومنع عنها حرية الحركة")2)) بحسب مفرداته. وهذه نقطة تستحق التأمل. فهل عملت فلسفة 

؟ أي هل كانت القفازََ الأيديولوجي  ما بعد الحداثة على الإمعان في مركزة المركز وتهميش الهوامش فعالًا

إن  الفوردية ... إلخ؟  وما بعد  الجديدة،  والليبرالية  للعولمة،  والممهدة  المتأخرة،  للرأسمالية  الفكريّّ 

الدليل والحجة على  يُقُدّّم  إليها درّّاج تقلب المسألة رأسًًا على عقب من دون أن  ينتهي  التي  النتيجة 

ذلك. فقد انشغل الفلاسفة الفرنسيون الجدد بتفكيك بنى المركز، واهتموا بتعرية ميكانيزمات السلطة 

والهيمنة وفضحها من الداخل؛ أي من قلب الحضارة والتاريخ الأوروبيََّين. فنحن ندين لفوكو مثالًا نقده 

احتكار أوروبا للتنوير وتحويله إلى منتجٍٍ أوروبٍيٍّ حصري، ثم توظيف مُُثله ومبادئه الأخلاقية في خدمة 

سياسات الاستعمار الأوروبي، حين يقول: "رحنا نُسُائل الغرب – مع نهاية الحقبة الاستعماريّةّ – عن 

الحُُجج التي مكََّنت ثقافته وعلمه ومنظماته الاجتماعيّّة وأخيرًًا عقلانيته نفسها من أن تدّّعي لنفسها صدقًاً 

كونًيًّا: أليس هذا سرابًاً مُُرتبطًاً بالهيمنة الاقتصاديّةّ وبالتسلُّطُ السياسي؟")2)). كما ندين بالقدر نفسه لكل 

من نيتشه وهايدغر ودريدا وليوتار وإدوارد سعيد، وفرانز فانون Frantz Fanon )1925–1961(، الذين 

يُدُرجون ضمن خانة ما بعد الحداثيين، لما قدّّموه من تفكيك وكشف للوجه الآخر من حضارة الحداثة 

الغربية. فهذه الحضارة، وإن رفعت شعارات الحرية، والقيم الإنسانية، والسلام، وإنهاء الحروب، فقد 

أنجبت في المقابل منظومات من الهيمنة، والمراقبة، والمعاقبة، والاستغلال، سواء في داخل مجتمعاتها، 

أو عبر ما مارسته في مستعمراتها، وفي الحروب المتعددة التي خاضتها خارج أوروبا. ومن هنا، يأتي 

الاستغراب من موقف درّّاج من ما بعد الحداثة؛ هذا المثقف الذي لم يرََ فيها مشروعًًا نقديًاً داخليًًا ينتصر 

للهوامش، ويقوّّض مركزية الهيمنة الغربية، والعرق الأوروبي، وتاريخ الرجل الأبيض المُُستعمِِر، وهي 

المقومات ذاتها التي ولّدّت حركة النقد ما بعد الكولونيالي، التي انشغلت، بوعي منهجي، بنقد مرحلة 

ما بعد الاستعمار في دول الهامش. وحتى على صعيد النقد الأدبي، لم تكن ما بعد الحداثة حيادية تجاه 

المُُنظِّرِة  التراتبية المركزية، بل انحازت بوضوح إلى الأطراف، ضد مركزية الرواية الأوروبية. وتؤكد 

والناقدة التشيلية نيللي ريتشارد Nelly Richard )1948–(، في نبرة تناقض تمامًًا ما ذهب إليه درّّاج: 

"ولأول مرة في تاريخ العلاقة بين المركز والأطراف، تجد رواية أمريكا اللاتينية نفسها في موقع متقدّّم 

غارسيا  وغابرييل  السحرية  الواقعية  هي – بفضل  بل  ذاته.  الغربي  التنظير  وفي  الغربية،  الرواية  أمام 

ماركيز – تتصدر طليعة الرواية ما بعد الحداثية أيضًًا")2)).

أن  الأمر،  "وواقع  ما بعد الحداثة":  بؤس  إلى  الحداثة  رثاثة  "من  بعنوان  آخر  مقالٍٍ  في  درّّاج،  يكتب 

الكونية  المعرفة  وبين  الفكرية'،  و'الموضة  المعرفي  التملّكّ  بين  تخلط  المتأخرة'  العربية  'الحداثة 

)2)) المرجع نفسه، ص 42.

(22) M. Foucault, "Le normal et le pathologique," in: Dits et écrits, vol. 2 (Paris: Qarto–Gallimard, 2001), p. 433.

)2)) مقتبسة عن: صبحي حديدي، "الحديث، الحداثة، ما بعد الحداثة: ماذا في ال 'ما بعد' من قبل ومن بعد"، في: سبيلا وبنعبد العالي، 

ص 72.



77 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

والتسليع الثقافي، وتظل في الحالين مشدودة إلى السوق الثقافية وإلى من يسيطر عليها. وتفسِِّر التبعية 

لموجة  الطريق  ممهدة  أبدًًا  تخسر  والتي  الأوروبية،  الثقافية  للموجات  الموسمي  الالتقاط  للسوق 

جديدة ]...[ واتكاءًً على أوهام 'الأيديولوجيا الثقافية العالمية'، تستقبل السوق الثقافية العربية مقولات 

ما بعد الحداثة، حتى لو كان الوافد الجديد يعلن عن وحدانية السوق واندثار الثقافة")2)).

يُصُيب درّّاج، من حيث تشخيصه، جانبًًا مهمًًا من العلاقة بين الثقافة العربية وسوق الأفكار، حين يكشف 

تلقيها عربيًاً، وتفشّّي  أو في  الغربي  ما بعد الحداثة"، سواء في موطنها  "أفكار  بروز  بين  التزامن  عن 

ظاهرة التسليع الثقافي وتحوّّل الفكر إلى موضة استهلاكية، تُسُتقبل في لحظات متأخرة، وتُتُرجم بعد 

أن تكون قد فقدت زخمها في سياقها الأصلي. غير أن درّّاج، في تعامله مع ما بعد الحداثة، لا يرى 

فيها سوى أداة للابتذال والتسويق، ومجرد قناع أيديولوجي للاستعمار الجديد والمؤامرة الغربية على 

الثقافة العربية.

ومع أن درّّاج ابتعد مبكرًًا عن الماركسية، التي كتب أطروحته للدكتوراه في إطارها، واتجه إلى النقد 

التاريخانية الماركسية الواقعية ظل ملازمًًا لقراءاته، خاصة  الأدبي، بل أعلن رفضه للمنهج، فإن أثر 

ولوسيان   )1971–1885(  George Lukács لوكاش  جورج  لدى  النقدية  امتداداتها  في  كما ظهرت 

.)1970–1913( Lucien Goldmann غولدمان

طيب  السوريّّ  المفكر  مقال  يأتي  للتاريخ،  الخطّيّة  ورؤيتها  الماركسية  الأيديولوجيا  عن  بعيدٍٍ  وغير 

بعد  تأتي  إذ  الغرب؛  تخص  "مرحلة"  بوصفها  ما بعد الحداثة  مسألة  ليُعُالج   ،)2019–1934( تيزيني 

مرحلة الحداثة محمّّلة بنقائضها ومهدّّدة بتقويض منجزاتها، حيث يقول: "إذا كانت عملية التحديث 

التاريخي،  القول  وعقلنة  السياسي،  الفكر  وعقلنة  العلمي،  الفكر  عقلنة  من  انطلقت  قد  الغرب  في 

التصديات  سياق  في  الراهن،  الغرب  ولجها  التي  ما بعد الحداثة  مرحلة  فإن  الديني،  القول  وعقلنة 

العالمية الأخيرة، تحمل الوشم المناقض والمناهض له والمشهر، فالفكر العلمي والسياسي والقول 

الدين،  عقلنة  كما أن  وابتلاع.  انشطار  أزمة  ما بعد الحداثة  أيديولوجيا  في  الآن  يعيش  التاريخي 

يرى  حين  وفي  وارتدت")2)).  تراجعت  قد  تاريخي،  وتسييق  تأسيسي  ديني  إصلاح  من  وما استتبعه 

ما بعد الحداثة  "مرحلة"  أن  هابرماس(،  غرار  )على  للتاريخ  الخطّيّ  التصوّّر  هذا  ضمن  تيزيني، 

إلى  تمدّّدها  عبر  العربي،  العالم  يهدد  موازيًاً  خطرًًا  يعتبرها  فإنه  الغربية،  للحداثة  تهديدًًا  تمثّلّ 

وبعض  العربي  الفكر  دخلت  إن  ما بعد الحداثة  "إن  يقول:  إذ  فيه،  والأكاديمية  الثقافية  الأوساط 

وقد  الإضمار،  حالة  الأقل – في  لا يزال – على  لها.  تحديًاً  أحدثت  فإنها  الأكاديمية،  مؤسساته 

في  إحداث مشكلات جديدة  على  معًًا  وعملت  معها  تقاطعت  أخرى  أفكار  دخول  مع  ذلك  ترافق 

تضيف لن  ما بعد الحداثة  أن  تيزيني  فيه  يرى  الذي  الوقت  وفي  القائمة")2)).  المشكلات   إطار 

)2)) فيصل درّّاج، "ما بعد الحداثة: السياق والتاريخ"، الكرمل، العدد 51 )ربيع 1997(، في: سبيلا وبنعبد العالي، ص 77–78.

)2)) الطيب تيزيني، "ما بعد الحداثة كنقد للحداثة"، جريدة المنعطف، 2002/3/27، في: سبيلا وبنعبد العالي، ص 73.

)2)) المرجع نفسه، ص 74–75.



78 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

إلى الفكر العربي ومؤسساته التعليمية سوى المزيد من التحديات والمشاكل، التي هي أصالًا قائمة 

الأميركي،  السياسي  الفكر  في  ما بعد الحداثة  تداعيات  عن  تساؤله  في  محقًًا  يبدو  فإنه  ومتراكمة، 

حين يضيف: "فنهاية التاريخ لوفوكوياما، وصدام الحضارات لهنتنغتون يتقاطعان مع ما بعد الحداثة، 

ليفضيا إلى إقصاء التاريخ العربي، وهذا من شأنه أن يضعنا أمام سؤال كبير: ما موقع ما بعد الحداثة 

")2)). وتستمد مشروعية سؤال تيزيني وجاهتها من كون التوظيف  في فكرنا العربي الراهن ومستقبالًا

السياسي المباشر لأفكار ما بعد الحداثة، خارج إطارها النقدي الإيجابي في تفكيك خطابات السيطرة 

وتعرية سلطات الهيمنة المحتجبة، لم يكن دائمًًا متوازنًاً، بل اتّسّم في أحيان كثيرة بالخطر والانزلاق. 

، احتفاء فوكو بالثورة الإيرانية، أو ما آلت إليه تجربة هايدغر السياسية القصيرة، والوازنة  فنتذكّّر، مثالًا

في الآن نفسه، حين احتفى بالنازية وانخرط فيها، كما لا يمكن تجاهل ما قادت إليه التأويلات النازية 

فرانسيس  تنظيرات  بين  مباشر  رابط  إيجاد  يصعب  أنه  ومع  نيتشه.  عند  القوة"  "إرادة  لفكرة  لاحقًًا 

فوكوياما Francis Fukuyama )1952–( في نهاية التاريخ، أو صدام الحضارات)2)) لصمويل هنتنغتون 

Samuel Huntington )1927–2008( في الولايات المتحدة، وبين أفكار "الحداثة المتأخرة" ببعدها 

الفلسفي، فإنها تتشارك جميعًًا في الظرف التاريخيّّ للرأسمالية المتأخرة.

الذي  الحاد  الجذريّّ  النقد  أيضًًا  أناقش  المشرقية،  الماركسية  الأيديولوجية  المواقف  سياق  وفي 

ما بعد الحداثة، في مؤلفه  إلى فكر  العظم )1934–2016(  السوري صادق جلال  الفيلسوف  وجّّهه 

العرب  المفكرين  من  يُعُدّّ  أنه  من  الرغم  وعلى   .)1990( والتاريخ  المادية  عن  دفاًعًا  الفلسفيّّ 

الماركسية  التحليل  بأدوات  تمسكه  فإن  معياريًاً،  المفاهيم ضبطًاً  الحريصين على ضبط  العقلانيين 

قد حدّّ، على ما يبدو، من رؤيته وحدّّد طبيعة أحكامه. ويبدو جليًًا، من كتابه هذا، أنه – في مقابل 

ومباشر  كافٍٍ  نحو  على  يُلُمّّ  الحديثة – لم  الغربية  الفلسفة  نصوص  على  والدقيق  الواسع  اطّلّاعه 

يتحدث  حين  فهو  هايدغر.  باستثناء  منها،  ولا سيما الفرنسية  ما بعد الحداثة،  بنصوص  وجديّّ 

لها،  فليس  فوكو،  أما أعمال  الاستهتار")2)).  وعدمية  الخفة  "إلا عبثية  فيه  لا يجد   ، مثالًا فوكو،  عن 

)المسيطرة  والذاتوية  والعبثية  العدمية  الاتجاهات  "دفع  في:  تتمثل  واحدة  فائدة  سوى  نظره،  في 

والتنوير  والعلم  للمعرفة  المعادية  أوروبا(  في  البرجوازية  الإنتلجنسيا  نخبة  على  زمن  منذ 

نقاط  وتظهر  الداخلية،  تناقضاتها  تنكشف  بحيث  القصوى،  المنطقية  نتائجها  إلى  والموضوعية 

بالتالي")3)).  بنفسها،  نفسها  وتدمير  نفسها  على  الارتداد  إلى  نزعتها  وتتضح  المضمرة،  ضعفها 

قاطعة، سلبيةًً  أحكامًًا  فيها  ويُصُدر  والحدّّة،  التسرّّع  هذا  بمثل  فوكو  أفكار  يناقش  العظم  كان   وإذا 

)2)) المرجع نفسه.

)2)) أجد من غير المنصف وضع هذين الكتابين في "سلة واحدة"، ف صدام الحضارات جاء ردًًا على نهاية التاريخ الذي أراد أن 

يقدّّم غطاء أيديولوجيًًا للديمقراطية الليبرالية والليبرالية الاقتصادية في الولايات المتحدة التي يتوقف عندها التاريخ بحسب فوكوياما. 

الكبير في  والثقافي  الحضاري  الأثر  لفهم  قدّّمت، رغم كل عيوبها ونواقصها، تصورًًا جديدًًا  نظرية جديدة  قدّّم هنتنغتون  في حين 

الصراعات الدولية.

)2)) صادق جلال العظم، ثلاث محاورات فلسفية: دفاًعًا عن المادية والتاريخ )بيروت: دار الفكر الجديد، 1990(، ص 225.

)3)) المرجع نفسه، ص 523–524.



79 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

فإنه لم يكن أكثر رحمة بدريدا؛ إذ اكتفى بالمرور على أفكاره في بضع صفحات، بصورة متسرّّعة. ولم 

يجد، عند فيلسوف التفكيك، جديدًًا يُذُكر "إلا في التفاصيل والتطبيقات والأسلوب والمصطلحات. 

أما بالنسبة للمواقف الأساسية والأفكار الفلسفية الرئيسية فإن كل شيء يبقى على حاله")3)). وبقراءة 

"إحلال  على:  يعمل  عدميًًا،  عبثيًاً  فيلسوفًاً  دريدا  العظم  أصيلة – يصوّّر  قراءة  خاطئة – وربما بغياب 

التفكيك محل الثورة، والهذيان الفردي محل الالتزام السياسي، واللعب محل النظرية و'الفارق' محل 

التاريخ والنص محل الواقع والجنون محل الوعي والحلم محل العلم وانفصام الشخصية محل العقل 

إلى آخر اللائحة المعروفة عند هذه المدرسة في باريس")3)).

لأفكار  أميركية  نقدية  مراجعات  من  غالبًًا  المستلهمة  السريعة،  القطعية  الأحكام  خلاف  وعلى 

وخطِِرة،  تدميرية  حداثية  ما بعد  أفكار  بتقديم  اتّهّمهما العظم  اللذين  الفرنسيين،  الفيلسوفين  هذين 

دفاًعًا عن  بالجزء الأطول من كتاب  الذي يخصّّه  لفلسفة هايدغر،  لديه تحليلات عميقة وقوية  نقرأ 

المادية والتاريخ، وهو كتاب يُفُترض أنه جاء للدفاع عن ماركسية ماركس تحديدًًا، ببعديها التاريخي 

بعد ماركس. ومطرقة  التي ظهرت  الماركسيات  بما فيها  الفلسفات الأخرى،  والمادي، في مواجهة 

العظم الماركسية الغليظة والعنيفة لاتُ وُفّرّ هايدغر، الذي يُصُنّّفه بـ "معلّمّ الأنتي–حداثة والمنظّرّ الأكبر 

لضرورة النكوص عنها في القرن العشرين")3))، قبل أن يؤكد في موضع آخر: "يُعُدُُّ هايدغر واحدًًا من 

أكثرهم عداء  'الموديرنيزم' ومن  الحداثة الأوروبية بمفهوم  اليميني في  للجناح  المنظِّرِين  أهم وأبرز 

ورفضًًا للحداثة عمومًًا أي بمفهوم 'الموديرنتي'")3)). وإذا كان مفهومًًا أن يربط العظم بين يمينية هايدغر 

وارتباطه بالنازية، فإن المبالغة تكمن في محاولته ربط فلسفة هايدغر بالسلفيات الأصولية الإسلامية، 

إدانة  بين  والتلاقي  "الشبه  أوجه  يتحدث عن  )1903–1979(، حين  المودودي  أبي الأعلى  كما لدى 

للتاريخ  المودودي  إدانة  اليوناني الأول، وبين  الوحي  للتاريخ الأوروبي بعد عصر  المماثلة  هايدغر 

الإسلامي إدانة قاطعة ونهائية بعد عصر الوحي النبوي الأول")3)). وفي إجابته عن تصوره لوجود "صلة 

مباشرة بين هذه التيارات الإسلامية ووجودية هايدغر"، يجيب العظم: "نعم، أعتقد ذلك. لكن هذه 

نقطة تحتاج إلى مزيد من التدقيق والدراسة")3)). وتوحي عبارة "صلة مباشرة" هنا بأن التيارات السلفية 

الإسلامية الجهادية قد قرأت هايدغر، وبنت تصوراتها السلفية الجهادية الارتدادية تأثّرًًّا به. ولا شك 

المبالغة، حين نعلم أن هذه الجماعات حصرت قراءاتها وتأويلاتها  في أن في الأمر قدرًًا كبيرًًا من 

في النصوص الدينية وفقه الجهاد، وظلت معادية لحضارة الغرب وثقافته؛ فكيف لها أن تهتم بأفكار 

فيلسوف غربيّّ اشتهر بإلحاده مثل هايدغر؟

)3)) المرجع نفسه، ص 525.

)3)) المرجع نفسه، ص 528.

)3)) المرجع نفسه، ص 233.

)3)) المرجع نفسه، ص 229.

)3)) المرجع نفسه، ص 233.

)3)) المرجع نفسه.



80 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

ومتسرّّعةًً  عنيفةًً  الأقل،  على  رأيي  في  تبقى،  لما بعد الحداثة  العظم  انتقادات  أن  من  الرغم  وعلى 

اعتدناه  الذي  السجالي  الفكري  النقاش  إطار  ذلك، عن  مع  فإنها لا تخرج،  دقيقة،  وعمومية وغير 

ما بعد الحداثة  إلى   )2008–1938( المسيري  عبد الوهاب  يوجهها  التي  الانتقادات  أن  غير  لديه. 

الرصين،  الأكاديمي  النقاش  نطاق  عن  المواضع،  من  كثير  في  تخرج،  دريدا،  وبخاصة  وأعلامها، 

ثأرًًا  للمسيري  أن  كما لو  المؤامرة،  نظرية  باستحضار  وتنتهي  التشهير،  ما يشبه  إلى  أحيانًاً  لتتحول 

شخصيًًا مع دريدا، ومع ما بعد الحداثة عمومًًا. ويعرّّف المسيري ما بعد الحداثة، في كتابٍٍ حوارٍيٍّ 

 ،)2003( وما بعد الحداثة  الحداثة  بعنوان   ،)–1947( التريكي  فتحي  التونسي  المفكر  مع  جمعه 

أن  مضيفًًا  الحداثة")3))،  وإفلاس  الحداثة،  ونهاية  الحداثة،  وإخفاق  للحداثة،  العداء  "تعني  بأنها: 

الأشياء  رؤية  وضد  والمعنى،  والإنسان  والمنطق  العقل  ضد  تقف  ما بعد الحداثة  "أيديولوجيا 

في  قيمة  وله  عظيم  ما هو  كل  ضد  تقف  وحدوده؛  الكلّّ  وضد  الإنسان،  مع  الجدلية  علاقتها  في 

فهي، في  المسيري؛  عند  ما بعد الحداثة  فلسفة  في  إيجابيٌٌ  الحديثة")3)). لا شيء  الغربية  الحضارة 

نظره، "صندوق باندورا"، مليئة بالشرور فقط. أما قيمها "مثل التبعثر والتشتت والضياع"، فهي "قيم 

ظلامية، ظلاميتها واضحة لا شبهة فيها، تُسُتخدم )عن وعي أو غير وعي( كستار من الدخان لتغطية 

التاسع عشر: تقسيم المنطقة والتهامها، أو  العامة منذ منتصف القرن  استراتيجية الاستعمار الغربي 

على الأقل الاستمتاع بخيراتها بأقل الأسعار")3)). وترتبط ما بعد الحداثة، عند المسيري، بالصهيونية 

وما بعد الحداثة  الصهيونية  من  كالًا  أن  "يُلُاحظ  المؤامرة:  بنظرية  مسكون  بعقل  يقول،  إذ  أيضًًا؛ 

ذلك،  من  أبعد  يذهب  إنه  بل  العدمية")4))،  إلى  تؤدي  التي  المتطرفة  المتعارضة  بالثنائيات  يتسمان 

حين يحاول الإيحاء بأن الأصول اليهودية لدريدا هي ما دفعته إلى تفكيك الميتافيزيقا الغربية، فيقول 

ضمن فقرة بعنوان "ما بعد الحداثة واليهودية" إن خطة دريدا تتلخص في الآتي: "ولذا فإن القضاء 

مستخدمًًا  أيضًًا،  صرّّح  قد  وكان  الغربية")4)).  الميتافيزيقا  على  القضاء  يتطلب  السامية  معاداة  على 

وللتفكيك  المشروطة،  غير  للحرية  الدعوة  وراء  خفية  أجندة  "ثمة  بأن  المؤامرة،  نظرية  قاموس 

أما ما تلك  الذاكرة")4)).  ويمحو  الهوية  يُسُقط  أن  ويحاول  والأخلاق،  العلم  بوشاح  يتشح  الذي 

التفكيكية وما بعد الحداثة  أن  إلى  أذهب  "وأنا  فيجيب:  المسيري؟  اكتشفها  التي  الخفية"  "الأجندة 

يُنُسينا  أن  يحاول  الذي  الجديد،  )الاستعماري(  العالمي  النظام  أيديولوجية  الأمر  واقع  هما في 

وأدواته  لرأسماله  حدودنا  يفتح  أن  يمكنه  حتى  التاريخية،  وذاكرتنا  وتراثنا  وخصوصيتنا  هويتنا 

"المؤامرة  من  جزءًًا  كلّهّ،  ما بعد الحداثة  تيار  ومعه  دريدا،  يغدو  وهكذا  وإعلامه")4)).  ومخابراته 

دار الفكر، 2003(،  )دمشق:  لقرن جديد  وما بعد الحداثة، سلسلة حوارات  الحداثة  التريكي،  وفتحي  المسيري  )3)) عبد الوهاب 

ص 86.

)3)) المرجع نفسه.

)3)) المرجع نفسه، ص 157.

)4)) المرجع نفسه، ص 156.

)4)) المرجع نفسه، ص 137.

)4)) المرجع نفسه، ص 131.

)4)) المرجع نفسه.



81 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

الاستعمارية" على العرب، وعلى تاريخهم وذاكرتهم. ويواصل المسيري في هذا السياق ما يمكن 

أيضًًا اهتمام دريدا الأخير بفلسفة "المستحيل" لا بالفكر، بل  إذ يربط  التفكيكية"؛  بـ "صهينة  تسميته 

جوهر  ليس  تصوري،  في  بالمستحيل،  "فالاهتمام  فيقول:  و"الإرهاب"،  و"الصهيونية"  بـ "الفاشية" 

الجنون وحسب، وإنما جوهر الفاشية. فمن يهتم بالمستحيل ويحاول فرضه على الواقع، لا بد أن 

يلجأ إلى الإرهاب، مثلما فعلت الحركة التفكيكية الكبرى: الصهيونية")4)).

أثارت هذه التهم الملفقة ضد دريدا حفيظة محاوره فتحي التريكي )1947–(، زميل دريدا، والقارئ 

المُُطّلّع على أعماله، حيث ردّّ عليه بقوة، مؤكدًًا أن المسيري: "قد أطنب وانحرف بعض الأحيان عن 

النهج العلمي الأكاديمي عندما جعل من فلسفة )دريدا( استتباعًًا لا غير لليهودية من حيث هي دين 

وفكر، مثلها مثل فلسفة ما بعد الحداثة")4)). وأضاف: "أما أن يكون )دريدا( صهيونيًًا يدافع عن دولة 

إسرائيل متهجمًًا على الإسلام والعرب، فهذا لا، لأني لم أقرأ له شيئًاً من هذا القبيل، ولم يتخذ هذا 

الموقف في نقاشاتنا المتعددة. بل العكس من ذلك، فهو يعتبر بصريح العبارة أن قيام دولة إسرائيل 

هو عنف في حد ذاته، لأن استيطانها في فلسطين قد أحدث عنفًًا شديدًًا في المنطقة")4)). ثم استشهد 

بأحد النصوص العديدة لدريدا التي ينتقد فيها سياسات الحكومات الإسرائيلية، ويدافع فيها عن حق 

الفلسطينيين في إقامة دولة مستقلة)4)).

"الأفكار  بأصحاب  فرنسا  في  يُوُصفون  الذين  ما بعد الحداثة،  فلاسفة  أفكار  نقد  أن  في  لا شك 

المتمردة" Pensées Rebelles، وربما الخطيرة أيضًًا، أمر ضروري ومشروع، على أن يظل في إطار 

الاتهامات  من  بدالًا  النصوص،  ومناقشة  الجادة  القراءة  على  القائم  الموضوعي،  الأكاديمي  النقد 

المغرضة، والأحكام المسبقة، والتوصيفات القدحية، والتهم الجاهزة.

ولا يقتصر هذا التهجّّم المشارقي على أفكار ما بعد الحداثة الفرنسية واستراتيجياتها على المفكرين 

وحدهم، بل يشمل أيضًًا نقاد الأدب. فبعد المسيري، يأتي عبد العزيز حمودة )1937–2006(، صاحب 

كتاب المرايا المحدبة: من البنيوية إلى التفكيك )1998(، ليشنّّ هجومًًا حادًًا على التفكيكية، باعتبارها 

: "لقد انطلق التفكيك كالثور الهائج في حانوت العاديات، يحطم  إحدى مدارس ما بعد الحداثة، قائالًا

)4)) المرجع نفسه، ص 125.

)4)) المرجع نفسه، ص 299.

)4)) المرجع نفسه، ص 301.

)4)) من اللافت هذا الربط التآمري بين ما بعد الحداثة )التي ينسب إليها البعض كل الشرور( والصهيونية وقيام دولة إسرائيل على 

إسرائيل  سياسات  عن  ودافعوا  الفلسطينية  القضية  على  تحاملوا  الذين  الفلاسفة  معظم  أن  فالمفارقة  الفلسطيني.  الشعب  حساب 

ينتسبون طوعًًا إلى فلسفة الحداثة المعادية لما بعد الحداثة مثل هابرماس، في حين أن أكثر المدافعين عن حقوق الشعب الفلسطيني 

وانتقاد إسرائيل كانوا ممن ينعتون بما بعد الحداثيين مثل سعيد ودريدا ودولوز. ولو قبلنا أن أصل سعيد الفلسطيني هو ما يدفعه إلى 

الدفاع عن شعبه، فما الذي دفع دريدا إلى الدفاع عن الحقوق الفلسطينية وانتقاد دولة إسرائيل إلى حدّّ اتهامه بمعاداة السامية وهو 

من أصل يهوديّّ! وما الذي دفع دولوز إلى كتابة مقالين دفاعًًا عن الحق الفلسطيني عنون أحدها بعنوان "عََظَمَة ياسر عرفات" في 

وسط ثقافي فرنسيّّ أقرب إلى إسرائيل ... إلخ؟



82 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

كل غالٍٍ وثمين أو مقدّّس، واستبدل التفكيكيون بالنموذج ذاتية القراءة والتمرد على نهائية النص أو 

الفهم، والخوف  التحامل، وغياب  التي يستخدمها حمودة حجم  العنيفة  اللغة  إغلاقه")4)). وتكشف 

على الذات، وافتقار النقد إلى الرصانة الأكاديمية المطلوبة لدى مثقفين يُفُترض أنهم أمضوا حياتهم 

في المؤسسات التعليمية، يُدُرّّسون المناهج وطرائق النقد.

وإسلاميين،  وقوميين  ماركسيين  من  العربي  المشرق  مفكّّري  على  الأيديولوجيات  طغت  وهكذا، 

أثينا"  ب "درع  يُذُكّّر  أفكار غيرهم بجدار أيديولوجي سميك  المغلقة، وواجهوا  فتمترسوا في قلاعهم 

العربية  الأمة  يستهدف  ثقافيًًا"  "غزوًًا  إياه  معتبرين  ما بعد الحداثة،  فكر  من  دومًًا  متوجسين  الوقائي، 

والهوية الإسلامية، ولا يرون فيه سوى أيديولوجيا استعمارية.

2. في الانفتاح المغاربي على الفكر الفرنسي ما بعد الحداثيّّ

الفلاسفة  أفكار  المشرق)4))، لاقت  في  سادت  التي  ما بعد الحداثة  لأفكار  الرفض  موجة  مقابل  في 

الفرنسيين ما بعد البنيويين أو ما بعد الحداثيين )على الرغم من اعتراض معظمهم على هذه التسمية( 

المطّلّعين  ومثقفيه،  العربي  المغرب  مفكّّري  معظم  لدى  وتوظيفًًا،  وتبنيًًا  انفتاحًًا  بل  مختلفًًا،  نقاشًًا 

أركون،  ومحمد  الجابري،  عابد  محمد  مثل  الفرنسية  باللغة  لإنتاجه  والقارئين  الفرنسي  الفكر  على 

وعبد السلام بنعبد العالي، ومحمد سبيلا، على سبيل المثال لا الحصر.

إلى  النظر  في  الأوروبية  المركزية  قفص  من  المتحرر  اللاأيديولوجي،  موقفه  للجابري  ويُسُجََّل 

الحداثة، التي يعتبرها "ثورة على التراث" المحلي لأيّّ ثقافة وفي أيّّ عصر، وليست مجرد مرحلة 

القديم،  التراث  على  ثورة  جوهرها  في  هي  الحداثة  "إن  يقول:  حين  الأوروبي،  بالتاريخ  خاصة 

الأدب  كما في  العلم  في  اليوم،  والحداثة  جديد.  تراث  خلق  أجل  من  والحاضر،  الماضي  تراث 

محصورة  تعُُد  لم  الأقل  على  أو  لها،  لا وطن  والاقتصاد ... إلخ،  والاجتماع  والمناهج  والفلسفة 

ولا قابلة للحصر في رقعة من الأرض دون أخرى. الحداثة اليوم حداثة غازية كاسحة، إن لم تأخذ 

بها أخذتك، وإن لم تعمل جاهدًًا من أجل المساهمة في صنعها، أو على الأقل من أجل تبيئتها في 

واقعك وخصوصيتك، جرفتك واقتلعتك من جذورك، أو همّّشتك وألقت بك جانبًًا، خارج الحاضر 

الحداثة  أفكار  ما تتجلى  وبقدر  فيك")5)).  نفسه  الماضي  يجترّّ  بل  الماضي،  تجترّّ   ]...[ والمستقبل 

الأوروبية،  الحداثة  مع  تلازمت  التي  "العقلانية"  لمسألة  تناوله  في  وبخاصة  الجابري،  في مشروع 

وأخلاقي  سياسي  عقل  بين  تحديدًًا(  )الكانطي  الحداثة  منهج  على  عنده،  العقل  نقديات  وتدرّّج 

التي لا تظهر فقط في عناوين كتبه، وإنما أيضًًا في  "البنية" في مؤلفاته،  فإنّّ توظيفه مفهوم  وديني، 

)4)) عبد العزيز حمودة، المرايا المحدبة: من البنيوية إلى التفكيك، سلسلة عالم المعرفة 232 )الكويت: المجلس الوطني للثقافة 

والفنون والآداب، 1998(، ص 8.

)4)) مع استثناءات لأسماء مهمة نذكر منها علي حرب وإدوارد سعيد وأدونيس وكمال أبو ديب على سبيل المثال.

)5)) حسن حنفي ومحمد عابد الجابري، حوار المشرق والمغرب: نحو إعادة بناء الفكر القومي العربي )بيروت: المؤسسة العربية 

للدراسات والنشر، 1990(، ص 74.



83 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

توظيف  بأنه  الفكري  بعضهم يصفون مشروعه  قد جعل  مغلق،  بنيوي  أساس  للعقل على  تصوراته 

عربي اللسان لبعض تيارات ما بعد الحداثة.

التي  التصورات  أما أركون، فيقول، في حوار معه بعنوان "عقل الحداثة وعقل ما بعد الحداثة": "إن 

تشكلها الروح عن الواقع تهيمن على المعارف والثقافات، ولم يتم تفكيكها بعد. أقصد لم يتم تفكيك 

أنظمة الفكر الموروثة عن الماضي. ومنهجية التفكيك التحريرية لم تفرض نفسها بعد على مجمل 

إيجابية وعملية، وقد  التفكيكية كانت نظرة  إلى  الاختصاصات والباحثين")5)). ويبدو جليًًا أن نظرته 

كانت إحدى الأدوات التي يوظفها في منهجيته المنفتحة على مجموعة متنوعة من الطرائق ومناهج 

في  نسبيًًا  استقلت  بلا شك،  دريدا  أخذها عن  التي  التفكيك،  في  أن طريقته  علمًًا  الإنسانية،  العلوم 

المنبثق الجديد" أو "العقل  دراساته، وأخذت هوية أركونية إلى حٍدٍّ ما. فهو مثالًا يطلق اسم "العقل 

الاستطلاعي الاستشرافي" معادالًا لما يسميه )بتسمية ذات دلالة( "عقل ما بعد الحداثة". ويبدو موقفه 

"أنا شخصيًًا  يقول:  إذ  الحداثة وما بعدها؛  إلى  النظر  التاريخية في  الخطية  الرؤية  واضحًًا من رفض 

أرفض مصطلح ما بعد الحداثة. لماذا؟ لأنه يسجننا داخل المسار الكرونولوجي )أو الخطي المستقيم( 

"ما بعد الحداثة"  عن  الحديث  إلى  أركون  ويعود  الأوروبية")5)).  الحداثة  تجربة  هي:  واحدة  لتجربة 

يقول  ما قبل الحداثة"،  إلى  حنينٌٌ  "ما بعد الحداثة،  بعنوان  الأوسط  الشرق  مجلة  في  نشره  مقال  في 

فيه: "فما بعد الحداثة هو استمرار للحداثة")5)). والاستمرارية تعني هنا أنها جزء من الحداثة، لا شيئًاً 

خارجًًا عنها، فيكتب، كما لو أنه يقول مع هابرماس وضد هابرماس في آن واحد: "هكذا تجد أنه يكفي 

أن نكمل مشروع الحداثة، لا أن نقطع معه ونتوهم أننا دخلنا مرحلة ما بعد الحداثة")5)). لكن أركون، 

وهذا مهم، يميّّز بين الحداثة المتأخرة وما بعد حداثة ذات طابع فوضوي، تحنّّ إلى ما قبل الحداثة، 

يسميها الجناح المحافظ في تيار ما بعد الحداثة؛ إذ يقول: "]إنّّ[ بعض من يدعون إلى ما بعد الحداثة 

يريدون ضمنيًًا القضاء على مشروع الحداثة والطاقة التحريرية الهائلة التي ينطوي عليها. إنهم يريدون 

تصفية الحسابات مع الحداثة والعودة إلى ما قبل الحداثة. إنهم يحنّّون رجعيًًا إلى الوراء. وهذه هي 

حالة اليمين المحافظ أو المتطرف في ألمانيا وفرنسا وعموم أوروبا")5)). بمعنى آخر، يمايز بين ما بعد 

حداثة فرنسية دفعت مشروع الحداثة نحو تخومه القصوى وعرّّته من الداخل لكشف عيوبه وسلطاته 

الحداثة  نشوء  ما قبل  إلى  بالتاريخ  العودة  تريد  الحداثة،  على  ارتدادية  حداثة  وما بعد  ونقائضه، 

والعقلانية، ما بعد حداثة "ريفية رعوية" كما تجلّتّ عند هايدغر، وإن لم يذكره أركون بالاسم.

على  الممتد  الطويل  نصه  طيلة  يستشهد  لم  )التي  ما بعد الحداثة  على  المسيري  مقابل هجومية  في 

الثقافة،  الفرنسيّّ  التريكي،  التونسي  تأتي معالجة الأستاذ  ينتقدهم(،  166 صفحة بمرجع واحد لمن 

)5)) المسيري والتريكي، ص 44.

)5)) المرجع نفسه، ص 45.

)5)) المرجع نفسه، ص 48.

)5)) المرجع نفسه، ص 40.

)5)) المرجع نفسه، ص 48–49.



84 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

اختلافه  من  الرغم  على  باحترام،  ينتقدها  التي  والنظريات  بالأفكار  ومعرفةًً  واتزانًاً  هدوءًًا  أكثر 

للناقد  حاضرًًا  واحترامًًا  نفسها،  لاتُ خُفي  أكاديميةًً  تُظُهر  التي  المراجع  قائمة  في  كما يتجلّىّ  معها، 

والمنقود. لكن الطريف في نقد التريكي للواقع الاجتماعي والسياسي والحضاري الذي وُُجدت فيه 

يستشهد  فهو  لها.  نقده  في  ما بعد حداثية  الكبير على مرجعيات  اعتماده  ما بعد الحداثة، هو  فلسفة 

بـ "الفيلسوف  وصفه  وبسعادة  طوعًًا  يتبنّّى  الذي  الفرنسي  ما بعد الحداثة  فيلسوف  ببودريار،  مرارًًا 

 Richard رورتي  بل  وليوتار،  ونيتشه  هايدغر  وأطياف  أسماء  نصه  في  كما تطلّّ  ما بعد الحداثي"، 

موضوعات  لا بوصفها   ،)2023–1936(  Gianni Vattimo فاتيمو  وجياني   )2007–1931(  Rorty

للنقد، بقدر ما تحضر مرجعيات فكرية في نقده للحداثة نفسها بأدواتها.

يرى التريكي أن ما بعد الحداثة قد قادت إلى تقويض ثلاث قواعد قامت عليها الحداثة وتفكيكها، 

)كفكرة  الحداثة  أسستها  التي  القيم  انقراض  على  "قامت  وأنها  والوحدة،  والحقيقة،  الذات،  وهي: 

التقدم والحقوق(، ما أدى إلى فراغ حاولت المعقولية الغربية أن تملأه بقيم )مركنتلية(، تجارية دنيوية 

براغماتية")5)). لكن ما بعد الحداثة عند التريكي ليست مرحلة تاريخية خارجة عن الحداثة أو عليها، 

وإنما هي جزء من تاريخها، ونتيجة للتغيرات والظروف الاقتصادية والاجتماعية التي طرأت عليها من 

داخلها، فيقول: "ولكني في حقيقة الأمر لا أعتقد أن هناك فترة تاريخية مستقلة عن الحداثة، نستطيع 

آليات جديدة  للإمبريالية  أعطت  واجتماعية،  اقتصادية  فقط تحولات  هناك  ما بعد الحداثة.  تسميتها 

على  مطلقًًا  شرًًا  فيها  لا يرى  فهو  لما بعد الحداثة؛  متوازنًاً  نقدًًا  إذًًا  التريكي  يقدّّم  أكثر")5)).  للهيمنة 

طريقة المسيري أو العظم أو درّّاج، ورغم نعته لها بأنها "فوضوية ونقدية"، فإنه يعترف لها في المقابل 

بـ "تعابير جمالية ودعوة للإبداع والخلق في كل الميادين")5)). وعلى كل حال، لا يحفل التريكي كثيرًًا 

بنقد ما بعد الحداثة، فهو يطالب بالعودة إلى الحداثة نفسها لمعالجة أزماتها، بدالًا من الانخراط في 

نقد ما بعدها، ونصه في الكتاب هو أقرب إلى الحديث عن الحداثة منه إلى نقد ما بعد الحداثة. لكن 

وجّّهها  التي  الظالمة  الاتهامات  وجه  في  عنها  الدفاع  إلى  يتحوّّل  لما بعد الحداثة،  الناقد  التريكي، 

المسيري إليها؛ فهو، بعد دفاعه عن دريدا، يحرص مثالًا على أن يشرح لمحاوره معنى الهامشية عند 

مثقف  اطّلّاع  مدى  مؤكّّدًًا  نسبيًًا،  فصل طويل  في  الفرنسي،  ما بعد الحداثة  تيار  ممثلي  كأحد  فوكو 

تونسي مغاربي على الفكر الفرنسي، ومدى فداحة انتقادات المسيري لأفكار لم يطّلّع عليها على نحو 

جدّّي. وطبعًًا لا يقتصر الأمر هنا على الثقافة واللغة الأجنبيتين في الاطّلّاع على أفكار ما بعد الحداثة، 

فهناك من مثقفي المشرق مََن تخصََّص في الفكر الفرنسي المعاصر، وترجم عنه، وكتب فيه، والعكس 

صحيح فيما يتعلق بعلاقة فلاسفة المغرب ومفكريه مع الفكر القاري أو الأنكلوسكسوني؛ إذ يظل ثمة 

اجتهاد شخصي وميول فردية أيضًًا، ولكنها سمة عامة وددت التأكيد عليها. والسبب الثاني يعود إلى 

أنه قد يكون أكثر تمكّّنًًا من إشكالية الحداثة، التي ألّفّ فيها بمعية زوجته رشيدة التريكي كتابًاً مهمًًا 

)5)) المرجع نفسه، ص 189.

)5)) المرجع نفسه، ص 309.

)5)) المرجع نفسه، ص 220.



85 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

رصينة  لما بعد الحداثة  التريكي  مقاربة  ظلت  الأحوال،  كل  وفي  الحداثة)5)).  فلسفة  سمّّياه  ورصينًًا 

وهادئة؛ فهو إذ عمل، على استحياء، على نقد خطابها الظاهري، فإنه وظّفّ أدواتها في هذا النقد من 

دون التهجّّم المجاني عليها.

الفرنسية، عند مثقفي المغرب  نقدًًا جذريًاً لما بعد الحداثة، وبخاصة بنسختها  إذًًا، أن تجد  يصعب، 

عن  الموروثة  الثقافة  بحكم  لغتها  من  والمتمكنين  الفرنسية،  الثقافة  على  المطّلّعين  الكبير،  العربي 

الاستعمار، والمتواصلين مع مايُ كُتب ويُنُاقش في فرنسا وجامعاتها؛ حتى إن الثقافة الفرنسية ظلت، 

إلى عهد قريب، جزءًًا من ثقافتهم وتراثهم الآخر، تزاحم، بل تتعايش وتُثُري ثقافتهم العربية، وهي 

لهذا لا تحتاج إلى دفاعهم عنها أيضًًا.

رابعًًا: ثلاثة وجوه عربية ما بعد حداثوية
قبل إنهاء مسألة "الانفتاح المغاربي" المتعلقة بأفكار ما بعد الحداثة، تجدر الإشارة إلى أهمية المفكر 

ما بعد الحداثي،  الفكر  أدوات  من  يده  تحت  ما يقع  تناول  على  يُقُدِِم  الذي  بنعبد العالي،  المغربي 

–1907( Maurice Blanchot بفوكو ودريدا وموريس بلانشو  إلى دولوز، مرورًًا  نيتشه  الممتدة من 

2003( وبودريار، ليبني بها مفاهيمه حول الحقيقة والعلاقات والأخلاق والهوية)6)) ضمن ما يسميه 

والمذاهب  الأنساق  من سلطة  تتحرر  مقاربة  في  بنعبد العالي  اشتغال  ويتمثل  البريكولاج".  بـ "ثقافة 

والنظريات المغلقة، متبنّّيًًا رؤية ما بعد حداثية ذات طابع دولوزي، ترفض الجدال المبني على النفي 

والإثبات، وتتبنى بدالًا من ذلك أسلوب "الخروج" والزحزحة Déplacement. فالتفكير، كما يطرحه، 

ليس سلسلة من الاعتراضات أو النقد التقليدي، بل هو وثبات وقفزات وهروب دائم، وهدم وخلخلة 

وتفكيك)6)). ومع كتاباته، لا يجد القارئ نفسه أمام توظيف آلي لتقنيات ما بعد حداثوية وافدة، بل أمام 

قراءات جديدة تنمّّ عن إبداع فكري أصيل، وتفتح أمام العقل إمكانيات متعددة للتفكير بطرق جديدة 

ومبتكرة.

الدائم  انشغاله  فإن  عربية،  فلسطينية  أصول  من  أميركي  مفكر  أنه  من  الرغم  فعلى  أما إدوارد سعيد، 

بقضايا المشرق والتاريخ العربي الإسلامي، وفي القلب منها القضية الفلسطينية، يمنحه مكانة راسخة 

بوصفه مفكرًًا عربيًًا بامتياز. وتندرج مؤلفاته ضمن مايُ عُرف بـ "الدراسات ما بعد الكولونيالية"، التي 

تيارات  أبرز   ،Black Studies السوداء  والدراسات  الجندر،  وكتابات  الثقافية،  الدراسات  مع  مثّلّت 

للفكر  القوي  الحضور  مثاالًا واضحًًا على   )1978( الاستشراق  كتابه  ويُعُدّّ  الأميركية.  ما بعد الحداثة 

الفرنسي ما بعد الحداثي في مشروعه الفكري، حيث يعترف بأثر هذا الفكر الفرنسي في تحريره من 

صلابة التقليد الأنكلوسكسوني، الذي وصفه بـ "المتصلب". فهو يُجُيد الفرنسية ويقرأ الأدب والفكر 

الفرنسي  والفكر  الدريدي  التفكيك  مناهج  إدخال  في  محوريًاً  دورًًا  وأدى  أصلهما،  بلغة  الفرنسيََّين 

)5)) فتحي التريكي ورشيدة التريكي، فلسفة الحداثة )بيروت: مركز الإنماء القومي، 1992(.

)6)) عبد السلام بنعبد العالي، امتداح اللافلسفة )الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2010(، ص 10.

)6)) المرجع نفسه، ص 17.



86 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

لما بعد الحداثة، المعروف في الولايات المتحدة بـ French Theory، إلى أقسام النقد الأدبي والعلوم 

الإنسانية في جامعة كولومبيا، ومن ثم إلى جامعات أميركية أخرى. وكان على صلة شخصية بفوكو 

ودريدا. وعلى الرغم من توجيهه انتقادات حادة إليهما، وبخاصة إلى التفكيك، فإنه أقرّّ بألمعية دريدا، 

بأنه يدين له "بدين كبير")6)). وأخذ عنه أفكارًًا عديدة  واستشهد مرارًًا بفوكو في الاستشراق، معترفًاً 

مثل نظرية "الخطاب")6)) و"إرادة المعرفة" و"السلطة والحقيقة"، وهي أفكار حضرت بقوة في الكتاب 

ومثلت دفته الموجّّهة. ومع أنه اختلف مع تشاؤمية فوكو ونزوعه العالي نحو الكآبة، فإنه رثاه بنص 

.Foucault and the Imagination of Power رائع عنوانه

لا تقتصر ما بعد حداثة سعيد، التي تتجلى في رؤيته النقدية ما بعد الكولونيالية، على كتابه الاستشراق، 

بل تمتد لتغمر معظم نتاجه الفكري، وبخاصة سيرته الذاتية خارج المكان، التي يعود فيها إلى قضايا 

المنفى واللجوء والاستعمار، ليجسّّد صورة المثقف الأميركي الفلسطيني الذي عاش "خارج المكان"، 

جامعًًا بين كونه Insider وOutsider في آنٍٍ وما بينهما.

خامسًًا: علي حرب أو التفكيك عربيًًا
التبرير  أو  العنيف،  الأيديولوجي  النقد  بين  يُرُاوح  ظل  ما بعد الحداثة  لأفكار  العربي  التلقي  أن  مع 

تردد،  ما بعد الحداثة صراحةًً، من غير  إلى  انتماءه  يعلن  فإن علي حرب  المتردد،  الخجول والدفاع 

التي  الجديدة  الموجة  أُجُري معه، يقول: "وأتوقف عند  الفخر والشجاعة. ففي حوار  بل بشيء من 

المعرفية  وطفراتها  المنهجية  وثوراتها  المتعددة  بمدارسها  ما بعد الحداثة،  خانة  تحت  أُدُرجت 

أنجزت  أنني  صح  إذا  ما أنجزته،  أُنُجز  أن  في  الكبير  الأثر  لها  كان  فقد   ]...[ المفهومية  وشبكاتها 

الموجة،  هذه  من  وقفوا  "والذين   : قائالًا ما بعد الحداثة،  نقّّاد  إلى  عنيفًًا  نقدًًا  يوجّّه  أن  قبل  شيئًاً")6)). 

موقف السلب أو العداء، ظلوا وراءها، بمعنى أنهم استخدموا عدة فكرية مستهلكة، مثلهم كمثل من 

يستخدم المحراث اليدوي في عصر الجرار الآلي، أو من يستخدم أدوات العصر الصناعي في العصر 

الإلكتروني. هذا إلى أن بعضهم قد أدرك مدى تخلفه، فحاول أن يستدرك ما فات، ولكن بعد فوات 

الأوان")6)). وسيتبيّنّ لمن يطّلّع على مؤلفات حرب الكثيرة، وبخاصة في ثلاثيته: نقد النص )1993(، 

ونقد الحقيقة )1993(، والممنوع والممتنع: نقد الذات المفكرة )1995(، أنه قد أسّّس مدرسة تفكيكية 

عربية لما بعد الحداثة قائمة بذاتها. صحيح أن حرب ابن المشرق العربي، لغةًً وثقافةًً، لكنه أيضًًا درس 

في فرنسا، وانفتح بفضل ذلك على الفكر والثقافة الفرنسيين، أو كما يقول عن نفسه، بصيغة الغائب، 

الفلاسفة  سليل  ولكنه  القرآن،  وقارئ  النبوي  الوحي  وارث  "فهو  الهوية:  خطاب  الذاتية  سيرته  في 

)6)) المرجع نفسه، ص 73.

)6)) حول هذه النقطة يقول سعيد في مقدمة الكتاب: "وقد انتفعت هنا بالفكرة التي طرحها ميشيل فوكو عن 'الخطاب'، على نحو 

ما عرضها في كتابه حفريات المعرفة وفي كتابه الآخر المراقبة والمعاقبة، في تحدٍٍ لمعنى الاستشراق". ينظر: إدوارد سعيد، الاستشراق: 

المفاهيم الغربية للشرق، ترجمة محمد عناني )القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، 2006(، ص 46.

)6)) علي حرب، خطاب الهوية: سيرة فكرية )الجزائر: منشورات الاختلاف، 2008(، ص 2، 184.

)6)) المرجع نفسه، ص 183–184.



87 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

وقارئ الجمهورية ]...[ وكان يرى أنه غربي، إذ هو ألمّّ بلغة الفرنسيين، واطّلّع على فكرهم، وتماهى 

مع كتّاّبهم وفلاسفتهم، لذا فهو يشعر بالانشداد إليهم ]...[ ومن يتقن لغة قوم ويتثقف بثقافتهم، لا بد 

أن يشعر بالاقتراب منهم والتماهي معهم")6)). ويذكر في سيرته الذاتية أنه انتقل في شبابه المبكّّر من 

الإيمان الديني الطائفي الضيّّق، إلى الماركسية التي كانت مخيّّمة آنذاك على المشرق العربي، لكنه 

إليهما أكاديميًًا.  يتعرف  أن  قبل  والتأويل، حتى  التفكيك  نحو  متحوّّالًا  عنها سريعًًا،  أن عدل  ما لبث 

متجددة،  كلامية  وفسحة  مفتوح،  عقلي  كإمكان  النصوص  قراءة  "يمارس  معها  صار  إنه  يقول  فهو 

وبؤرة لا تنضب من المعاني، واحتمال لا يتوقف عن التأويل. فيقف فيها على أبعاد مجهولة ويستنبط 

دلالات موحية ويقرأ إشارات كاشفة")6)). وتتجلّىّ رحلته نحو ما بعد الحداثة في حديثه عن نفسه، 

حين يقول بصيغة الغائب دائمًًا: "وقد نظر في أحوال الإنسانية المعاصرة، فاستلفته بروز اللامعقول من 

وراء خطاب العقل، واكتشاف الأسطوري فيما وراء العلمي، وعودة المقدّّس إلى مسرح الحياة. فدعاه 

ذلك إلى إعادة النظر بمفهوم التقدّّم ذاته. وهو المفهوم الذي شكّّل عنوان الحضارة الغربية وبه تباهت 

عن سائر الحضارات. ]...[ وخلص من ذلك إلى أنّّ الحضارة الحديثة ليست عقالًا كلها، ولا هي مرتع 

الحرية أو عنوان الإنسانية حسبما زعم أصحابها والمدافعون عنها، بل وجد أن هذه الأركان لا تمثّلّ 

سوى الأوجه الظاهرة للامعقول، والاستبداد، والذاتية المفرطة، والبربرية المعاصرة")6)).

ربما لا تجد لدى حرب إحالات مباشرة أو مكثفة إلى دريدا، عرّّاب التفكيك، أو استشهادًًا صريحًًا 

توظيف  وإنما على  عنها،  والدفاع  الأفكار  تاريخ  في  الكتابة  على  لا ينصبّّ  فاهتمامه  بنصوصه؛ 

ما يناسبه من أفكار وأدوات القراءة ما بعد الحداثية واستخدامها، بطريقته الخاصة، في تفكيك نصوصٍٍ 

لمفكرين عرب، قدامى أو معاصرين له، بما يفتح هذه النصوص على مساحات قراءة أوسع، ويكشف 

ما تنطوي عليه من خلل نصيّّ وتناقضات خفية، وما سكتت عنه أو حجبته. ولا تقتصر تفكيكيته على 

قراءة النصوص وتأويلها، بل تمتد إلى تفكيك المفاهيم المسيطرة وتعرية المقدسات المتكلسة. فقدّّم 

نصوصًًا بالغة الأهمية في نقد المثقف، والنخبة، وأوهام الحداثة، وتعرية الأصوليات، وفضح مقولة 

الغزو الثقافي، وكشف مأزق الهوية، ومكامن الإرهاب والعنف، وغير ذلك.

إن اختزال تجربة حرب في مجرد تقليد عربيّّ لتفكيكية دريدا أمر متعسّّف ينطوي على قدرٍٍ كبير من 

، لأنه – وعلى طريقتنا في البحث عن أصلٍٍ غربيّّ لأي فكر عربي – يجعل منه تابعًًا وفًيًّا  الظلم، أوالًا

لدريدا لا جديد لديه. وثانيًًا، لأن تفكيكيته في واقع الأمر غير دريدية، بل هي أقرب إلى التأويل منها 

إلى استراتيجيات التفكيك الدريدي، كما تجلّتّ في كتابات دريدا الأولى حتى عام 1972. ويبدو أنه 

متأثر بالهيرمنيوطيقا بقدر تأثره بالتفكيك، ويقدّّم اجتهاده الخاص فيما يمكن تسميته "تفكيكية عربية"، 

يخرج بها على تفكيكية المعلّمّ دريدا. يقول حرب عنه: "لا أقف مع دريدا موقف التبجيل والتعظيم، 

العربي،  العالم  في  الفكرية  السلطة  أصحاب  بعض  منه  كما يخشى  بعبعًًا،  التفكيك  لا أعتبر  ولكني 

)6)) المرجع نفسه، ص 49.

)6)) المرجع نفسه، ص 86–87.

)6)) المرجع نفسه، ص 117–118.



88 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

يترجمون  ممّّن  ما بعد الحداثة،  مصطلحات  من  الخائفين  أخرى – الحداثيين  بهم – مرة  وأعني 

الممكنات  إلى  ألتفت  إني  مستهلكة.  ومقولات  خاوية  شعارات  إلى  الحديثة  بالمفاهيم  علاقتهم 

أو  والتفسير،  الشرح  القدرة على  التفكيكية، من حيث  النقدية  الممارسة  عليها  تنطوي  التي  الفكرية 

التفكيك، ولكني  فإني أفدت من منهج دريدا في  الكشف والتنوير. من هنا،  أو  الفهم والتشخيص، 

أنتقده عندما لا أقتنع بأقواله، كما فعلت بالنسبة إلى مقولته: لاإنسانية العالم")6)).

تتضح أصالة حرب وجدّّته كذلك من خلال مفاهيمه، وصياغاته، ومصطلحاته الجديدة، التي لايُ قُابلها 

بالضرورة أصلٌٌ عند دريدا أو غيره من ممثلي المدرسة التفكيكية الأميركية. ومن يقرأ نصوص دريدا 

أو  المقصود  ومدلولاتها، وغموضها  بدوالها  اللغة،  في  وانهماكها  وتعرجاتها  ومراوغتها  في عمقها 

الملازم لها، يلحظ أنّّ تفكيكية حرب، في المقابل، تتسم بالبساطة والوضوح. ففي حين يقصد دريدا 

الغموض، يقصد حرب الوضوح، وبينما يحفر تفكيك دريدا في الأعماق، يبقى تفكيك حرب على 

السطح الظاهر. ومع ذلك، فإن التفصيل في الفروق بين تفكيكية دريدا وتفكيكية حرب، سؤال كبير 

يستحق بحثًاً مستقالًا لا يتّسّع له المقام هنا.

خاتمة
في السبعينيات والثمانينيات من القرن العشرين، سيطرت الأيديولوجيات على الفكر العربي، فنشأ لدينا 

جيل أيديولوجي ماركسي في الغالب في سورية والعراق، وليبرالي/ قومي مؤدلج في مصر، وقومي مؤدلج 

في المشرق والمغرب، فضالًا عن التيار الديني بيمينه المحافظ ويساره المستنير، وغيرهم. واليوم، يتنحّّى 

جيل الأيديولوجيا ليحل محله جيل جديد أكثر انفتاحًًا على أفكار الآخر، من دون ذلك التشنّّج الهوياتي 

الذي طبع الجيل السابق. وفيما يخصّّ ما بعد الحداثة، فهي نفسها قد جرى تجاوزها عربيًاً وغربيًًا أيضًًا، 

إلا أن الانفتاح الإيجابي على ما وفّرّته من مقاربات ورؤى واستراتيجيات وقراءات ونقديات وتفكيك 

لا يزال قائمًًا، وفي متناول يد جيل جديد. ومع ذلك، لا يزال التعامل مع أدوات ما بعد الحداثة النقدية، 

وبخاصة الفرنسية منها، أقوى في المغرب العربي مما هو عليه الحال في المشرق؛ ويشهد على ذلك 

ظهور أقلام جديدة – فرنكوفونية الثقافة أيضًًا – ليس لديها عقدٌٌ تجاه هذا الفكر، وهي تستفيد من أدواته 

وتوظّفّها في شغلها الفكريّّ والنقديّّ بعد أن طوّّعتها لتصبح جزءًًا من أدواتها الخاصة. ومن بين تلك 

الأسماء نذكر، في تونس: رجاء بن سلامة )1962–(، التي استفادت من أفكار التحليل النفسي اللغوي 

عند لاكان، والتفكيك عند دريدا؛ وفتحي المسكيني )1961–(، الذي أفاد من العدة الهايدغرية الوجودية 

وإشكالية الهوية كماطُ رُحت في سياق ما بعد الحداثة. وفي الجزائر، هناك محمد شوقي الزين )1972–(، 

–1900( Hans–Georg Gadamer الذي استعان بعدّّة التفكيك والتأويل عند دريدا وهانز جورج غادامير

2002( في قراءاته لبنى الفكر والثقافة العربيََّين، وربط في بعض أعماله بين دريدا وابن عربي؛ وكذلك 

فيبرز عادل  المغرب،  أما في  أبحاثه.  النقدية في  فوكو  أدوات  الذي وظّفّ  بغورة )1962–(،  الزواوي 

حدجامي )1976–(، الذي نهل من عدة دولوز الفكرية، وغيرهم.

)6)) علي حرب، هكذا أقرأ ما بعد التفكيك )بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 2005(، ص 244–245.



89 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
االاستقبال العربي لفلسفة ما بعد الحداثة: ما بين أسطورة الخطية التاريخية واستعارة الن

أثبتت معقوليتها. فمن الصحيح  المقدمة قد  اقترحتها في  التي  الفرضية  يبدو أن  وفي ضوء ما سبق، 

أن الانفتاح على فكر ما بعد الحداثة، ولا سيما الفرنسيّّ منه، وتفهمه وتقبّّله، ظلّّ مغاربيًاً عمومًًا أكثر 

عرقل  قد  العروبة  حول  المتمركز  الهوياتي  التعصّّب  أو  الماركسية  الأيديولوجيا  وأن  مشارقيًًا،  منه 

ممثلي التيارين القومي أو الإسلامي من الاستفادة من الأدوات النقدية الهائلة التي وفّرّتها نصوص 

ما بعد الحداثة، إلا أنّّ أهم الأقلام الفكرية التي أنتجت بحقّّ أفكارًًا ما بعد حداثية عربية كانت مشرقية، 

كما هو الحال لدى علي حرب وإدوارد سعيد. ونظرًًا إلى تمكّّن حرب من اللغة والثقافة الفرنسيتين، 

وتملّكّ سعيد للغة الفرنسية وانفتاحه المبكر على أدبها وفكرها، وتأثّرّه الإيجابي بأعمال فوكو ودريدا 

وألتوسير وليوتار، لم يُتُح له فتح عقله ودروسه لهذا الفكر الفرنسي ما بعد البنيوي النقدي الجذري 

الجديد فحسب، بل البناء عليه أيضًًا في تطوير نظرية النقد الأدبي والثقافي ما بعد الكولونيالي.

لا تدعو هذه الدراسة إلى تمجيد ما بعد الحداثة في نسختها الفرنسية، ولا إلى تجميل صورتها التي 

شُُوّّهت في بعض الخطابات، وإنما تسعى لتقديم "كشف حساب" لأثر الأيديولوجيات في الانغلاق 

الثقافي، وعداء الآخر وفكره، على نحو رهابيّّ تُشُيطن فيه الأفكار، وتُشُوّّه كما فعل المسيري، حين 

تآمرًًا على  الفكريّّ  التيار  بالصهيونية، واعتبر هذا  دريدا  المؤامرة، واتهم  بنظرية  ما بعد الحداثة  ربط 

العروبة والإسلام وفلسطين، إلى غير ذلك من المقولات.

السياسية  ولا سيما تنظيراتها  ما بعد الحداثة،  لأفكار  الممكنة  الانتقادات  جميع  من  الرغم  وعلى 

المباشرة، فإنّّ من أبرز فضائلها تعريتها لأيديولوجيات الهوية، ووهم الذات الحضارية النقية، لا بهدف 

تدمير هذه الذات، بل لتفكيك ما علق بها من تصورات جامدة، وإتاحة إمكانية حياة أخرى مختلفة، أو 

إثبات موتها والحاجة إلى استبدالها بما يبعث على التفكير والحياة. ويكفي ما بعد الحداثة فضالًا أنها 

نبّّهتنا، نحن العرب، إلى أن أعظم الشرور لا تأتي دائمًًا من الخارج، بل من أوهام الذات الخائفة على 

وجودها من التغيير والتحديث، فتنعت كل ما يأتيها من الخارج بـ "الغزو الثقافي" الذي يهدّّد هويتها 

. الحضارية ماضيًًا وحاضرًًا ومستقبالًا

References المراجع�

العربية

بنعبد العالي، عبد السلام. امتداح اللافلسفة. الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2010.

التريكي، فتحي ورشيدة التريكي. فلسفة الحداثة. بيروت: مركز الإنماء القومي، 1992.

الجابري، محمد عابد. بنية العقل العربي: دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرفة في الثقافة العربية. بيروت: 

مركز دراسات الوحدة العربية، 1986.

حديدي، صبحي. "الحديث، الحداثة، ما بعد الحداثة: ماذا في ال 'ما بعد' من قبل ومن بعد". الكرمل. 

العدد 51 )ربيع 1997(.



90 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

حرب، علي. هكذا أقرأ ما بعد التفكيك. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 2005.

________. خطاب الهوية: سيرة فكرية. الجزائر: منشورات الاختلاف، 2008.

حمودة، عبد العزيز. المرايا المحدبة: من البنيوية إلى التفكيك. سلسلة عالم المعرفة 232. الكويت: 

المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1998.

حنفي، حسن ومحمد عابد الجابري. حوار المشرق والمغرب: نحو إعادة بناء الفكر القومي العربي. 

بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 1990.

دراج، فيصل. "ما بعد الحداثة: السياق والتاريخ". الكرمل. العدد 51 )ربيع 1997(.

للنشر  رؤية  القاهرة:  عناني.  محمد  ترجمة  للشرق.  الغربية  المفاهيم  الاستشراق:  إدوار.  سعيد، 

والتوزيع، 2006.

العظم، صادق جلال. ثلاث محاورات فلسفية: دفاًعًا عن المادية والتاريخ. بيروت: دار الفكر الجديد، 

.1990

العربي  المركز  الدوحة/ بيروت:  نجم.  أنيس  إيلي  ترجمة  العربي.  والفكر  هايدغر  مشير.  عون، 

للأبحاث ودراسة السياسات، 2015.

ما بعد الحداثة: 1 تحديدات. إعداد وترجمة محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي. دفاتر فلسفية 13. 

الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2007.

جديد.  لقرن  حوارات  سلسلة  وما بعد الحداثة.  الحداثة  التريكي.  وفتحي  عبد الوهاب  المسيري، 

دمشق: دار الفكر، 2003.

الأجنبية
Foucault, Michel. Dits et écrits. Paris: Quarto–Gallimard, 2001.

________. Dits et écrits. Paris: Gallimard, 1994.

Cusset, François. French Theory: Foucault, Derrida, Deleuze & Cie et les mutations de 
la vie intellectuelle aux États–Unis. Paris: La Découverte, 2003.

Nietzsche, Friedrich. Par–delà bien et mal. Patrick Wolting (trad.). Paris: Flammarion, 
2000.

Hésiode. La Théogonie. Henri Patin (trad.). CreateSpace Independent Publishing 
Platform, 2016.

Hassan, Ihab. The Dismemberment of Orpheus: Toward a Postmodern Literature. 
2nd ed. Wisconsin: University of Wisconsin Press, 1982.

Lyotard, Jean–François. La condition postmoderne. Paris: Minuit, 1979.

Nietzsche, Friedrich. Œuvres complètes. Paris: Société du Mercure, 1908.

Kearney, Richard (ed.). Dialogues with Contemporary Continental Thinkers. 
Manchester: Manchester University Press, 1984.


