
123

*Nabil Fazio | نبيل فازيو

 ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي المغربي:
في أزمة التلقّّي والتوظيف

Postmodernism in Moroccan Philosophical Thought: 
On the Crisis of Reception and Application

ملخص: تهدف الدراسة إلى فهم كيفية تلقّّي الفكر الفلسفي المغربي لخطاب ما بعد الحداثة 

الــفــكــر. ولا تــتــوخّّــى التأريخ  تــيــارات هــذا  وإشكاليته الرئيسة، والتفكير فــي أثــر رؤيــتــه فــي توجيه 

لعملية التلقي، بل تقصد استشكال "مشروعية استضافة خطاب ما بعد الحداثة وأسئلته الكبرى" 

في سياق فكري له سماته وخصائصه التي تعقّّد توظيف هذا الخطاب، وتحمل على التساؤل 

عن طبيعة علاقتنا الممكنة به. لذلك، تنطلق من بيان بعض أهم تجليات ذلك التوظيف، في 

مستوييه الفلسفي والمجتمعي، ثم تنتقل إلى تحليل التلقّّي النقدي لهذا الخطاب مع مفكرين 

رفــضــوا إشــكــالــيــتــه واعــتــبــروهــا بــرّّانــيــة عــن الــســيــاق الــفــكــري الــعــربــي والــمــغــربــي، وتــقــف أخـــيـــرًًا على 

التشديد على أن الأخير  إلــى  بعض محاولات تصحيح فهمنا لمفهوم ما بعد الحداثة، وتنتهي 

لا يمثل قطيعة نهائية مع التراث الحداثي، وإنما هو لحظة من لحظات تطور الحداثة نفسها، 

وأن مشروعية تلقّّيه عندنا مرتبطة بتحقيق غايات المشروع الحداثي العربي نفسه.

الكونية  المعاصر،  العربي  الفكر  المغربي،  الفلسفي  الفكر  ما بعد الحداثة،  مفتاحية:  كلمات 

والخصوصية.

Abstract: This study analyses the reception and impact of postmodern discourse 
within Moroccan philosophical thought. It problematizes the legitimacy of 
inviting the discourse into the Moroccan intellectual context, marked by its 
own particularities that complicate the application of postmodern discourse. 
The study clarifies its philosophical and societal usage, then analyses aspects 
of the critical reception it has received by scholars who saw the preoccupation 
with postmodern discourse as nothing more than a sign of the alienation of 
Arab–Moroccan philosophical thought from its social and political reality. The 
study concludes by emphasizing the necessity of adjusting our understanding 
of this discourse and considering it a stage in the evolution of modernity itself, 
the legitimacy of which rests on the need to continue reflecting on the Arab 
modernist project.
Keywords: Postmodernism, Moroccan Philosophical Thought, Contemporary 
Arab Thought, Universality and Particularity.

* أستاذ الفلسفة في كلية علوم التربية، جامعة محمد الخامس، الرباط.

Professor of Philosophy at the Faculty of Educational Sciences, Mohammed V University, Rabat.
Email: philofaziou_nabil@hotmail.com

Received   التسلم

2025–04–05

Revised   التعديل

2026–01–05

Accepted   القبول

2026–01–06

DOI   المعرّّف الرقمي

https://doi.org/10.31430/IPXS4307

mailto:philofaziou_nabil@hotmail.com
https://doi.org/10.31430/IPXS4307


124 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

مقدمة
بصرف النظر عن مضمون مفهوم "ما بعد الحداثة" وزئبقيته التي انتبه إليها جلّّ المهتمين به)))، 

فإنّّ حضوره في الفكر الفلسفي المغربي بات يطرح جملة من الأسئلة التي تجاوزت التفكير 

في مضمونه إلى مستوى التساؤل عن مشروعيته باعتباره خطابًاً فلسفيًًا "كونيًًا"، ما انفك يكشف عن 

أزمة وعينا بانتمائنا إلى الحداثة وأفقها التاريخي، ويدعونا إلى الإسهام في نقدها وسردية نهايتها التي 

هيمنت على كثير من المجالات الثقافية الغربية المعاصرة. ويحمل ذاك الخطاب كثيرًًا من الباحثين 

على الاعتداد بمنظوره الفلسفي التفكيكي للتحرّّر من الأسئلة العتيقة، التي ما انفكت تستبدّّ بالفكر 

الفلسفي المغربي، من قبيل مسألة الهوية، والحرية، والحقّّ، والذات، والاختلاف ... إلخ.

، بأزمة الوعي الغربي المعاصر  لهذا الانشغال بخطاب ما بعد الحداثة أسباب تفسّّره هي اقترانه، أوالًا

التي تجلت في النقد الجذري للحداثة ولوضعية المجتمعات الغربية منذ تصاعد المجتمع الصناعي 

ومنظوره التشييئي والاستهلاكي للإنسان والعالم، ما حمل الفلاسفة على التساؤل عمّّا تبقى من معنى 

وأتت  نفسه،  التنويري  الحداثي  المشروع  من  تحدّّر  الذي  المجتمع  هذا  ظلّّ  في  الإنساني  للوجود 

"أمراضه" تعلن انحسار العقلانية الغربية وعجزها عن تحقيق وعودها الإنسانوية الكبرى، التي تأتي 

الحرية والسلم والعدالة على رأسها))). وأتى تلقّّي الفكر الفلسفي المغربي لخطاب ما بعد الحداثة، 

بين  التجاذب  فترة غلب عليها  بعد  إذ  به؛  الغرب وعلاقتنا  النقاش حول  فيه  ثانيًًا، في سياقٍٍ تضخّّم 

دعاة الحداثة المتحمسين لتوطينها في العالم العربي من خلال سيرورة التحديث من جهة، والقوى 

أخرى،  من جهة  وتراثها  الإسلامية  الذات  يهدد  إلا خطرًًا  الغربية  الحداثة  في  ترََ  لم  التي  المحافظة 

وجد المشتغلون بالفلسفة أنفسهم أمام نقدٍٍ يمارسه العقل الفلسفي الغربي ذاته على الحداثة ويجرّّها 

إلى المساءلة، وهو ما ألفى خصومها فيه دليالًا قاطعًًا على صحة موقفهم المبدئي الرافض لها، وعلى 

تهافت دعوة الحداثيين، ووجد هؤلاء أنفسهم ملزمين بالدفاع عن المشروع الحداثي من موقع الوضع 

التمييز بين سياق  العربي الذي يسوّّغ حديثهم عن الحاجة إلى الحداثة، ويستدعي  التاريخي للعالم 

ذلك  إلى  الانجذاب  لكنّّ  العربي.  الفكر  في  تلقّّيه  وسياق  الغرب،  في  ما بعد الحداثة  خطاب  نشأة 

الخطاب لم يكن معزوالًا عن سعي المفكرين المغاربة، والعرب عمومًًا، إلى تجديد مناهج فكرهم 

ورؤيتهم، وقد وجدوا في "الثورة" المنهجية التي حبلت بها فلسفات ما بعد الحداثة ضالّتّهم في كثير 

من الأحيان، خاصة في مرحلةٍٍ شهدت التشكيك في صلاحية المنهج الماركسي المادي والبنيوي، 

وفتحت الباب واسعًًا أمام التساؤل عن النموذج المنهجي الذي ينبغي الاهتداء به في التأسيس لفلسفة 

قادرة على فهم شرط الإنسان المعاصر. وقد ألقى هذا الهاجس بظلاله على الفكر الفلسفي المغربي 

المجتمع  وفهم  التراث  إشكالية  مقاربة  في  ما بعد الحداثي  المنهجي  المنظور  إعمال  حاول  الذي 

وقضاياه.

للترجمة،  العربية  المنظمة  )بيروت:  شيّّا  محمد  ترجمة  الثقافي،  التغيير  أصول  في  بحث  ما بعد الحداثة:  حالة  هارفي،  ))) ديفيد 

الأنطولوجيا  موقف  والتنوير:  ما بعد الحداثة  بغورة،  الزواوي  ينظر:  وتاريخه  ما بعد الحداثة  مصطلح  وحول  ص 214؛   ،)2005

التاريخية )بيروت: دار الطليعة، 2009(، ص 12.

(2) Jurgan Habermas, Le discours philosophique de la modernité (Paris: Gallimard, 2011), p. 42.



125 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

المغربي  الفلسفي  الفكر  ما بعد الحداثة في  أنّّ حضور خطاب  ما يعنيه،  القول، في جملة  يعني هذا 

لم يقتصر على البحوث التي تناولت مضمونه وعرّّفت بأبرز رموزه، وإنما اتخذ حضورُُه ذاك صورةََ 

في  وانخرط  كونيته  على  شدّّد  من  بين  بالفلسفة؛  المشتغلين  مواقف  إزاءه  تمايزت  فكري  "مفعول" 

التفكير في أسئلته والزجّّ بها في مدارات الفكر الفلسفي المغربي، ومن اعتبره خطابًاً خاصًًا بالسياق 

الغربي الحديث ولا علاقة له بالوضع الحالي للفكر الفلسفي المغربي والعربي، وأن العناية به لا تشي 

إلا باستلاب الوعي الفلسفي عندنا وغربته عن واقعه وشرطه السياسي والاجتماعي والتاريخي. من 

هذا  تلقّّى  وكيف  المغرب؟  في  الفلسفي  للفكر  أفقًًا  ما بعد الحداثة  خطاب  يمثل  هل  نتساءل:  هنا 

الأخير إشكالية ذلك الخطاب؟ وهل يمكن فصل البعد المنهجي لفلسفة ما بعد الحداثة عن رؤيتها 

إلى الإنسان والعالم؟

أولًاً: في مسارات التلقّّي العام لخطاب ما بعد الحداثة
الفلسفي،  حيّّزه  في  ما بعد الحداثة  لخطاب  العربي  التلقّّي  مراحل  تتبّّع  كثيرًًا،  مهمًًا،  لا يكون  قد 

بقدر ما يهمّّ تبيّّن مفعول هذا الخطاب وأثره في تشكّّل بعض المواقف التي ارتفعت به إلى مستوى 

المتفلسفة  يتماهى، في ذهن جلّّ  ما بعد الحداثة ظلّّ  إن خطاب  القول  الفلسفية. ويمكن  الإشكالية 

المغاربة، مع المقاربة الفرنسية لموضوعة نقد الحداثة الغربية، وما نجم عنها من حفر في تشكّّلاتها 

النقد  بسياق  المبدئي  اقترانه  الرغم من  الكبرى، على  المفاهيمية والأيديولوجية، وتفكيك سردياتها 

 ،)1984–1926(  Michel Foucault فوكو  ميشيل  نقد  إلى  هؤلاء  تعرّّف  فقد  للحداثة))).  الألماني 

وجون فرانسوا ليوتار )1924–1998(، وجاك دريدا Jaques Derrida )1930–2004(، وجان بودريار 

Jean Baudrillard )1929–2007( الذين يمثلون، بحسب يورغن هابرماس )1929–(، النقد الجذري 
الرافض للحداثة والمعلن عن فشل مشروعها الفلسفي، قبل أن ينفتح باحثون آخرون على خطاب هذا 

الفيلسوف الذي نبّّه إلى منزلقات هذا الضرب من النقد، ورسّّخ في الفكر الفلسفي المعاصر إمكانية 

ومبادئها  الأنوار  عن  الحديث  العقل  لانحراف  مراجعة  بحسبانها  ما بعد الحداثة  لحظة  إلى  النظر 

الكبرى. ولئن كان بعض الدارسين قد ركّّز على نقد الميتافيزيقا الغربية باعتبارها التربة التي فيها أينعت 

مفاهيم الفكر المعاصر الأساسية، على نحوٍٍ يوحي باكتمال الحداثة الغربية وبداية مرحلة جديدة في 

مسار التاريخ والفكر الغربيََّين تمثّلّ لها لحظة "ما بعد" الحداثة، فإنّّ المتحفظين على النقد الجذري 

للحداثة ما انفكّّوا ينبهون إلى أنّّ مفهوم "ما بعد الحداثة" لا يحيل في هذا السياق على أيّّ قطيعة في 

مسار الحداثة، بقدر ما هو كناية على حالة أو وضعية اهتزت فيه أسس المجتمع الحديث بعد أن بلغت 

مبادئه ذراها؛ إنها حداثة مفرطة أو سائلة غدا فيها كل شيء منفلتًاً من قبضة التعيين والتحديد)))، وأمسى 

فيها الوضع البشري نفسه محلّّ تشكيك ونقد. لذلك اتخذ خطاب ما بعد الحداثة، وفقًًا لهذه القراءة، 

صورة تفكيرٍٍ قلقٍٍ في وضعية المجتمع الحديث وأمراضه. ويتضح أنّّ الخلاف القائم بين الدارسين 

العرب بشأن إذا ما كانت عبارة "ما بعد" ذات معنى زمني تحقيبي أم أنها تحيل إلى تطور ذاتي لمسار 

(3) Perry Anderson, Los origenes de la Postmodernidad (Barcelona: E, Anagrama, 2000), p. 112.

))) زيجمونت باومان، الحداثة السائلة، ترجمة حجاج أبو جبر )بيروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 2016(، ص 22.



126 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

العقل الغربي، إنما هو راجع إلى تصورنا لطبيعة خطاب ما بعد الحداثة نفسه؛ فالذين يرون فيه إيذانًاً 

واعترافًاً  زمنيتها،  وانقضاء  الحداثة  موت  عن  إعلانًاً  يعتبرونه  جديدة  وفكرية  تاريخية  مرحلة  ببداية 

لذلك  والحياة)))؛  المعنى  إنتاج  قواعد  وانقلابًاً جذريًاً على مستوى  الحداثي  المشروع  بفشل  جهيرًًا 

تبدو فيه "ما بعد"، في هذا الصدد، ذات دلالة تأريخية وتحقيبية ترسم الخطوط الفاصلة بين حقبتين 

لمسارها  الحداثة  تعبيرًًا عن مراجعة  الخطاب  ذاك  اعتبروا  أما الذين  الحديثة.  الأزمنة  متمايزتين في 

وتقويمًًا له، فإنهم لايُ ضُفون على تلك العبارة معنى تاريخيًًا، تعاقبيًًا، بقدر ما يعتبرونها لحظة تعميق 

للحداثة وتعبيرًًا عن التغيّّرات الجذرية التي عاشتها، وما زالت تعيشها المجتمعات الغربية المتقدمة.

تفكيكها  في  الانخراط  ينبغي  مسألةًً  ما بعد الحداثة  إشكالية  في  العرب  المتفلسفة  بعض  وجد 

على  الدليل  به  ما يقيمون  الحداثة  لنقد  الكوني"  "النّّفس  في  وألفوا  عنها.  الإجابة  في  والإسهام 

مشروعية اختيارهم، وسرعان ما انتبهوا إلى أنّّ مسارات الحداثة فرضت على الإنسانية جمعاء وضعًًا 

من  ليست،  هي  التي  بمصائره  والانشغال  فيه  الانخراط  الجميع  على  فلسفيًًا – ميتافيزيقيًًا – يحتّمّ 

منظور هذا الخطاب، غير مصير الإنسانية ومستقبلها نفسه. وسرعان ما أخذ البحث العربي في فلسفة 

فريدريش نيتشه )1844–1900( أو مارتن هايدغر )1889–1976( أو ليوتار أو دريدا أو بودريار، أو في 

موضوع من موضوعات الفنّّ المعاصر أو الإبستيمولوجيا المعاصرة، ينزلق إلى تبنّّي الموقف النقدي 

من الحداثة وعقلانيتها الذي يَصَدر عنه هؤلاء، وإسقاطه على وضعية الفكر الفلسفي العربي حتى من 

دون مراعاة خصوصيته ولا التساؤل إذا ما كانت أسئلة وضعية ما بعد الحداثة أسئلةًً يمكن أقلمتها مع 

وضعية العالم العربي، وهو ما قاد إلى بلورة نقدٍٍ للحداثة من داخل الدوائر الفلسفية العربية، يستلهم 

النقد المعاصر لنتائجها في صياغة مفهوم لها يتنكّّب معاطبها التي عابها عليها خطابُُ ما بعد الحداثة 

في الأوساط الفكرية الغربية. وتزامن ذلك مع اتساع دوائر البحث في الفلسفة الغربية المعاصرة وإقبال 

الباحثين العرب على نصوصها تحليالًا وترجمةًً. ولعلّّ ما حفّّزهم على السير في هذا الدرب اقتران 

الحداثية  العقلانية  لنموذج  الغربي وما ترتّبّ عليه من مراجعات مستمرة  الوعي  بأزمة  الفلسفة  تلك 

ورؤيتها الضمنية إلى الإنسان والعالم، واقتران ذلك كله بنقد المجتمع الحديث ومظاهر أزمته التي 

إذ  نفسه؛  الغربي  الفكر  تاريخ  في  بجذوره  يضرب  ميتافيزيقي  منظور  في  النقد،  لهذا  وفقًًا  تتأصل، 

أوحى لهم هذا النقد بإمكانية الانتظام في مسار مراجعة الحداثة والإسهام فيه من موقع كونيتها وكونية 

النقد الجذري الموجََّه إليها. وعلى هذا النحو من النظر، غدت قراءة هايدغر للتراث الفلسفي الغربي 

مدخالًا إلى نقد مفهوم التراث عندنا، كما أوعزت تفكيكية دريدا إلى كثير من الباحثين العرب بإمكانية 

تفكيك عوالم النصّّ الميتافيزيقي في السياق العربي الإسلامي، ومحو الحدود التي رسمتها عقلانية 

الميتافيزيقا بين دوائر الكتابة والمعنى، بل وجدوا في تشديده – كما في تشديد فوكو من قبل – على 

التفكير في المنسي والهامش وفي الوجه الخفي والمتوحش للحقيقة، ما يخرجون به من ضيق دراسة 

الخطاب الرسمي/ العقلاني إلى عوالم الهامش وأسئلته. وبناءًً على ذلك، بدت أزمة التلقّّي العربي 

ينتهلون  الخطاب  أنصار هذا  ما طفق  الغرب؛ بل سرعان  نقدها في  للحداثة غيرََ منفصلة عن موجة 

(5) Jean François Lyotard, La condition postmoderne (Paris: Minuit, 1979), p. 9.



127 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

في جغرافيا  التموقع  العربي  للفكر  ويتيح  الكوني  طابعها  يلحظ  للحداثة  "عربي"  تصور  عناصر  منه 

المعاصََرة بعد أن نجحت التقنية، التي هي الوجه الآخر للميتافيزيقا، في توحيد العالم وفرض "وضع 

ميتافيزيقي" على الجميع في نظرهم.

استقدام  إمكانية  عندما استبدهوا  أصحابه  توقّعّه  الذي  الترحاب  دائمًًا  تلقََ  لم  الخطوة  هذه  أنّّ  بيد 

والسياسي،  الاجتماعي  ووضعه  وثقافته  العربي  الفكر  دوائر  في  بها  والزجّّ  ما بعد الحداثة  إشكالية 

لما تتضمّّنه من إسقاط للنقد المعاصر، الذي هو سليل تطوّّر تاريخي طبيعي للحداثة نفسها، على واقع 

عربي لم يتشرّّب بعد القدر اللازم من قيم الحداثة وعقلانيتها حتى يشرع فلاسفته في نقدها والدعوة 

إلى تجاوزها))). فحاجتنا إلى العقلانية السياسية، كما تجلّتّ في نظرية العقد الاجتماعي والنظريات 

المتناسلة منه، لا تزال قائمةًً في ظل تغوّّل الاستبداد وسطوته على الحياة السياسية في العالم العربي؛ 

والذات الأخلاقية المقتدرة لم تنفصل عندنا بعد عن مختلف أشكال الوصاية التي تحول دون بلوغها 

عتبة التنوير وتكرّّس افتقارها إلى الشجاعة على استعمال العقل والتشريع الذاتي لوجودها، ولا يزال 

الوعي الديني عندنا في حاجة إلى نقد يعيد ترتيب صلة الإنسان بالمطلق ويرسم الحدود بين الديني 

استلهام  يبدو  لذلك  خاصةًً.  والمغربي  عامة،  المعاصر  العربي  الوعي  في  والأخلاقي  والسياسي 

 ،)1677–1632(  Baroch Spinoz سبينوزا  باروخ  صاغها  التي  كتلك  للدين،  الحداثية  المقاربات 

 Georg Wilhelm 1724–1804(، وجورج فيلهلم فريدريش هيغل( Emmanuel Kant وإيمانويل كانط

 ،)1834–1768( Frédéric Schleiermacher وفردريك شلايرماخر )1770–1831( Frédéric Hegel

حاجةًً لها ما يسوّّغها في السياق الثقافي والفكري العربي اليوم، بل يبدو – من هذا المنظور – الانكفاء 

إلى الفهم الروحاني، الذي نضج في رحم النقد ما بعد الحداثي لتلك المقاربات)))، أشبهََ بدعوة إلى 

تكريس فهم تقليدي للدين لا يلحظ مقتضيات وضعه في منظومة المجتمعات الحديثة. ويمكن أن 

وفلسفة  العلوم،  وفلسفة  كالجماليات،  الفلسفي،  الفكر  مجالات  من  كثيرًًا  ليشمل  عينه  النقد  نعمّّم 

العالم  يعيشه  الذي  الحضاري  الوضع  أنّّ  اتضح  حيث  والسياسة ... إلخ؛  القانون  وفلسفة  التاريخ، 

إلى  حاجة  في  لا نزال  وأننا  وقيمها،  وعقلانيتها  للحداثة  الجذري  النقد  باستقدام  لا يأذن  العربي 

استيعاب مكتسبات الحداثة وتشرّّب قيمها قبل أن نفكّّر في نقدها أو الرّّدة عليها ونقضها. وهكذا، تكون 

الدعوة إلى ما بعد الحداثة في السياق العربي الراهن دعوةًً "فارغةًً" ومبتورةًً من مضمونها الواقعي، 

بل تغدو، بالنسبة إلى نقّّادها، صدى لموجة نقد جذري أفرزه تقدّّم الغرب ومراجعته لعقلانيته وأسس 

))) ينظر في هذا الصدد النقد الجذري الذي وجّّهه بعض المفكرين العرب، مثل طيب تيزيني وصادق جلال العظم وعبد الوهاب 

والفكري  التاريخي  الأفق  إلى  الخطاب  هذا  انتماء  باسم  بإدانة  الأمر  يتعلق  حيث  ما بعد الحداثة،  خطاب  إلى  المسيري 

الأوروبي – الغربي، وبالتشديد على صعوبة استقدامه إلى الأوساط الثقافية العربية، فالأمر يتعلق بإشكالية غربية منفصلة عن سياقنا 

الحداثة  التريكي،  وفتحي  المسيري  عبد الوهاب  لا الحصر:  المثال  سبيل  على  ينظر  النقد.  هذا  أصحاب  نظر  في  العربي 

وما بعد الحداثة، سلسلة حوارات لقرن جديد )دمشق: دار الفكر، 2003(، ص 81 وما بعدها؛ وينظر نصوص لمفكرين عرب في هذا 

العالي، دفاتر فلسفية 13 )الدار البيضاء:  بنعبد  ما بعد الحداثة: 1 تحديدات، إعداد وترجمة محمد سبيلا وعبد السلام  الموضوع: 

دار توبقال للنشر، 2007(، ص 60.

(7) Martin Heidegger, Phénoménologie de la vie religieuse, Jean Greisch (trad.) (Paris: Gallimard, 2012), p. 84; Hans–
Georg Gadamer, Les chemins de Heidegger, Jean Grondin (trad.) (Paris: Vrin, 2002), p. 39.



128 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

ثقافته، وهي تذهل عن "خصوصية" العالم العربي وطبيعة أسئلته التي يأتي في مقدمتها سؤال الحاجة 

إلى الحداثة وقيمها الأنوارية. ويزداد هذا النقد حدّّةًً كلما نظرنا إلى ما بعد الحداثة بحسبانها مرحلةًً 

طبيعية من تقدّّم التاريخ الغربي، حيث تبدو نتيجةًً من نتائج تقدّّم العقلانية الغربية وتجليًًا من تجليات 

مراجعتها المستمرة التي فرضتها أزمة المجتمعات الغربية منذ نهاية القرن التاسع عشر)))، ما يعني أنّّ 

خطاب ما بعد الحداثة يبقى سليل تلك الأزمة وجوابًاً عن أسئلتها، وهو بذلك غريب عن المجتمع 

الغربي. فكل  المجتمع  يعيشه  الذي  التقدم  من  عينه  التاريخي  المستوى  بعدُُ  يدرك  لم  الذي  العربي 

استقدام لإشكالية ما بعد الحداثة قد لا يكون غير تماهٍٍ مع تاريخ آخر، وتكريسًًا لغربة الذات العربية 

عن نفسها، لنكون أمام ما سمّّاه فيصل دراج )1942–( "ما بعد الحداثة في عالم بلا حداثة"))).

بيد أنّّ هذا الموقف السلبي من خطاب ما بعد الحداثة لم يكن ليمنع مثقفين عربًاً آخرين من الإفادة 

العقل  لقيم  انتصارهم  من  الرغم  على  اليوم،  لها  تصورهم  صياغة  في  للحداثة  المعاصر  النقد  من 

والعقلانية المتحدّّرة من الحداثة والفكر الأنواري. وقد اعتبر بعضهم أنّّ ذاك النقد يسلّطّ الضوء على 

أعطاب العقلانية الغربية، ويوسّّع أمامنا الباب لتجنّّب الوقوع فيها في تجربة توطين الحداثة وتحقيق 

المأساوية للعقلانية  النتائج  بما يعنيه ذلك من ضرورة تجنّّب  العربية"،  "التاريخي للذات  الاستقلال 

إلى  ذلك  يقودهم  أن  دون  من  استلابه،  وكرّّست  الإنسانية  كينونته  من  الإنسان  أفرغت  التي  الغربية 

الكفر بالعقل الحداثي أو ادّّعاء إبداله بنموذج آخر مغاير له. فتوطين الحداثة في الثقافة العربية يستلزم، 

وفقًًا لهؤلاء، الوعي بمنزلقاتها والأخطار الثاوية في عقلانيتها التي كشف عنها النقد المعاصر للفكر 

والمجتمع الغربيََّين، وتصويب نظرتها الضمنية على نحو يحول دون الوقوع في انحرافات عقلانيتها. 

ويستلهم هذا النقد، في جوهره، رؤية مدرسة فرانكفورت النقدية إلى الحداثة والمجتمع الحديث، 

ويرى دعاته أن "العقل المنبثق" – إذا جاز لنا استعارة تسمية محمد أركون لنموذج العقلانية النقدية 

الذي أفرزه النقد المعاصر للحداثة – يستوعب مكتسبات العقلانية الحداثية ومقتضيات نقدها، ويعبّّد 

الطريق لتوطين التنوير وقيمه في الثقافة العربية الإسلامية في الآن ذاته.

وتمثل هذه المواقف الثلاثة أبرز صنوف التلقّّي المغربي لخطاب ما بعد الحداثة الذي جرى في ضوء 

الانشغال بسؤال الحداثة وموقفنا منها؛ فالمتحمسون له غالبًًا ما ينتهون إلى إسقاط أسئلته وإشكالياته 

التفكير في تلك الأسئلة من  الفلسفي العربي وواقعه، ولا يرون ضيرًًا في الانخراط في  على الفكر 

نمثّلّ  أن  بذلك. ويمكن  فيها وملزمين  الانخراط  إلى  أيضًًا، مدعوين  نحن  نظل،  التي  موقع كونيتها 

لهذا التوجه بأعمال عبد الكبير الخطيبي )1938–2009( وعبد السلام بنعبد العالي )1945–( التي تنمّّ 

عن وعي بالحاجة إلى ذلك الانخراط، وبحتمية "الوضع الميتافيزيقي" الذي فرضه الفكر المعاصر 

))) تيري إيغلتون، أوهام ما بعد الحداثة، ترجمة منى سلام )بيروت: أكاديمية الفنون، 1996(، ص 16؛ كريستوفر بتلر، ما بعد الحداثة: 

ا، ترجمة نيفين عبد الرؤوف )القاهرة: مؤسسة هنداوي، 2017(، ص 12. مقدمة قصيرة جًدً

))) فيصل دراج، "ما بعد الحداثة في عالم بلا حداثة"، مجلة الكرمل، العدد 51 )1997(، ص 6.



129 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

على وعينا الفلسفي)1)). وفي مقابل ذلك، يمكن أن نميّّز في موقف الحداثييّّن المغاربة بين اتجاهََين؛ 

التي  اللاعقلانية  التيّّارات  لنقدها إلا خدمةًً لكلّّ  الترويج  أوّّلهما للحداثة وقيمها ولا يرى في  ينتصر 

الأفق  وتعتبرها  للحداثة  تنتصر  بقراءة  الأمر  يتعلق  إذ  العربي؛  الفكري  المجال  على  تسيطر  لا تزال 

عبد الله  عند  نجدها  التي  القراءة  اليوم، وهي  العربي  الفكر  أمام  المتاح  الوحيد  والتاريخي  الفكري 

إلى  ينبّّهنا  حيث  ما بعد الحداثة،  لخطاب  الرافض  موقفه  على  بظلالها  وتلقي   ،)–1933( العروي 

، عند طه  التقليدية لخطاب نقد العقلانية الحديثة كما يمكن أن نلفيه، مثالًا التيارات  خطورة توظيف 

عبد الرحمن )1944–(. في حين لا يرى الموقف الثاني في الاستناد إلى النقد ما بعد الحداثي مشكلةًً 

ينبغي  نقديًاً  جهدًًا  ومنزلقاتها  الحديثة  العقلانية  معاطب  عن  كشفه  من  الإفادة  ويعتبر  ذاته،  حدّّ  في 

الإفادة منه في بناء تصورنا للعقل والعقلانية كما لموقفنا من الغرب وحداثته، وهذا هو الموقف الذي 

دافع عنه محمد عابد الجابري )1937–2010( في سياق تصوره للحداثة، بل قاد إلى مراجعة فهم الفكر 

محمد  مقاربة  ما تجسّّده  وهذا  مغالطاته،  من  كثير  وتصحيح  نفسه  ما بعد الحداثة  لمفهوم  المغربي 

سبيلا )1942–2021( لهذا الموضوع.

ثانيًًا: في استضافة خطاب ما بعد الحداثة
لا يزعم المتحمسون لخطاب ما بعد الحداثة أنهم بصدد إسقاط مضمونه على سياق الفكر العربي 

أو  المضمون  بهذا  التعريف  مسألة  ليس  عندهم  فالأمر  وخصوصيته؛  بفرادته  وعي  أيّّ  دون  من 

ويرون  المعاصرة.  العقلانية  أسس  يمثّلّ  الذي  المنهجي  بعده  ذلك  من  وإنما الأهم  له،  الترويج 

وإنما هووليد  الفلسفة،  تاريخ  إلى  تنتمي  ومواقف  فلسفية  مضامين  مجرد  ليس  الخطاب  هذا  أنّّ 

هايدغر  بتأويلات  مرورًًا  دريدا،  تفكيكية  إلى  نيتشه،  جينيالوجية  معها – من  تمكّّن  منهجية"،  "ثورة 

وغادامير وأركيولوجية فوكو – من بناء منظور معرفي مركّّب للحقيقة، يتبرّّم من الثابت والجوهري 

والتوتر  النسبية  سراديب  في  بالمعنى  ويزجّّ  المطلق  ويهدم  فيه،  واللامفكر  المنسي  عن  ويبحث 

والقطيعة. لذلك تبدّّى هذا المنظور في صورة نموذج مركّبّ للمعرفة، ينهل من أكثر من تخصص 

من  كثيرٌٌ  فيه  يرى  أن  فلا غرابة  والحقيقة.  المعنى  مجالات  بين  القائمة  الفواصل  ويمحو  معرفي، 

المعنى  إنتاج  وآليات  العقل  بنية  تفكيك  على  قادر  نقدي  منهجي  لمنظور  منبعًًا  العرب  المفكرين 

الإسلاميات  تطعيم  على ضرورة  الذي شدّّد  أركون  إلى  بالنسبة  الشأن  كما هو  العربية،  الثقافة  في 

استيعاب  شأن  من  الذي  المنبثق"،  "العقل  ما سمّّاه  سياق  في  المعاصر  الفلسفي  النقد  بمكتسبات 

العقلانية  على  ما بعد الحداثة  نقّّاد  عابها  التي  عينها  المعاطب  في  سقوطنا  دون  يحول  أن  درسه 

الأنوار  شعارات  مشروعية  عن  ذلك،  من  الرغم  على  يتخلّىّ،  أن  دون  من  ومساراتها،  الحديثة 

التي  الجهود  أبرز  أنّّ  الإنصاف،  باب  من  نسجّّل،  أن  لنا  وينبغي  قيمها)1)).  استيعاب  إلى  وحاجتنا 

الكوجيتو  المسكيني،  فتحي  المثال:  سبيل  على  ينظر  تمثيل.  خير  التوجه  هذا  تونس،  في  المسكيني،  فتحي  أعمال  )1)) تمثل 

المجروح: أسئلة الهوية في الفلسفة المعاصرة )بيروت: دار الأمان؛ منشورات ضفاف؛ الجزائر: منشورات اختلاف، 2013(، ص 15؛ 

فتحي المسكيني، الهوية والزمان: تأويلات فينومينولوجية لمسألة "النحن" )بيروت: دار الطليعة، 2001(، ص 151.

(11) Mohammed Arkoun, Quand l’islam s’éveillera (Paris: Albin Michel, 2018), p. 25.



130 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

التعامل معه مضمونًاً إلى  بُذُلت في توظيف خطاب ما بعد الحداثة أتت من الذين تجاوزوا حدود 

مستوى الإفادة من منظوره المنهجي في مواجهة إشكالات الفكر المغربي والعربي. وهذا ما يمكن 

أن نتبيّّنه من أعمال الخطيبي وبنعبد العالي.

1. الخطيبي والجذور التفكيكية للنقد المزدوج

عندما يتعلق الأمر بالخطيبي، فإنّّ حضور البعد المنهجي لخطاب ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي 

المغربي يصير أوضح؛ فهو يُعُمل تفكيكية دريدا في صياغة خطابه عن "المغرب الكبير" في مرحلة 

والمجتمع  الفكر  لوضعية  فهمنا  ومراجعة  الهوامش  في  التفكير  من  وانطلاقًاً  الكولونيالية،  ما بعد 

المغاربيََّين)1)). وقد شكّّل الانفتاح على "المنسي" و"المهمّّش" و"المنبوذ" في الثقافة الإسلامية وتراثها 

الشعبي والعالم خير تعبير عن حضور هذه الرؤية، التي هي سليلةُُ مسار نقد الميتافيزيقا كما صاغه 

نيتشه وهايدغر، ومحاولةٌٌ لتخليص الفكر الغربي نفسه من نزعته الاستعمارية على حدّّ قول دريدا)1))؛ 

واللاهوتية  التقليدية،  النزعات  تجاوز  الخطيبي – إلى  نظر  مدخل – في  أفضل  تلك  الرؤية  تبقى  بل 

]العقائدية[ والعقلانية التقنية التي هيمنت على الفكر العربي.

كيان  تهزّّ  باتت  التي  العميقة  بالأزمة  وعي  عن  يصدُُر  الخطيبي  أنّّ  هذا،  سياقنا  في  الأهمّّ،  لكنّّ 

العقلانية الغربية وتعيّنّ طبيعة الصلة التي ينبغي أن ننسجها بها. فـ "الإبستيمية الغربية الحالية، يقول 

الخطيبي، توجد في أزمة من الداخل بواسطة قوى التجاوز واللاتمركز. وهذه الإبستيمية المتصدّّعة 

تمثّلّ لنا نحن، حسب أنماط وأشكال متغيّّرة ترتسم في صراعاتنا ونزاعاتنا. فلا يمكن والحالة هذه، 

إلا أن ننضم توًًا إلى ما تحقّّق كي نحاول تحويله وفق نقد مزدوج")1)). ولئن كان هذا القول يأتي في 

سياق دعوة صاحبه إلى تجديد المنظور المعرفي العربي الذي ظل، في نظره، ضحية تبعيته لنموذج 

المعرفة الغربية وعقلانيتها الإقصائية كما تجلّتّ في المقاربة الاستشراقية، فإنه يشي، في الآن ذاته، 

باقتناعه بإمكانية الإفادة من وضعية الأزمة المعرفية التي ألمّّت بالعقلانية الغربية ونموذجها المعرفي 

في بلورة نموذج أنسب، وأقدر، على تفهّّم سياق العالم العربي وقضاياه، وهو النموذج الذي أتى 

مفهوم النقد المزدوج يعبّرّ عنه. صحيح أنّّ الخطيبي ما انفكّّ يشدّّد على إمكانية – بل ضرورة – بناء 

"وحيد"  فكري"  "نموذج  تشييد  يكن  لم  هدفه  وأنّّ  سطوتها،  من  ومتحرّّر  نماذج"،  دون  من  "عالم 

والبنيوية(  )كالماركسية  والمتهالكة  العتيقة  النماذج  محلّّ  ويحلّّ  بالحقيقة  الانفراد  يدّّعي  و"نهائي" 

التي ما عاد من الممكن الاكتفاء بها لفهم تحولات المجتمع العربي وأسئلته، وإنما رمى إلى تحرير 

باعتباره  "البين–بين"  منظور  وترسيخ  نفسها،  النموذج  فكرة  سطوة  من  كما الغربي  العربي  الوعي 

بانقلابات  بالوعي  تسعفنا  متعددة، وأن  بين تخصصّّات ومناهج  أن تجمع  تركيبية، من شأنها  رؤية 

(12) Abdelkébir Khatibi, Maghreb pluriel (Paris: Denoël; Rabat: SMER, 1983), p. 48.

)1)) يقول عبد الكبير الخطيبي: "لقد اعتقدت دائمًًا أنّّ المسمى تفكيكًًا إنما هو شكل راديكالي من أشكال تخليص الفكر الغربي 

.Abdelkbir Khtibi, Derrida en effet (Paris: Al Manar, 2008), p. 34 :من نزعته الاستعمارية"، ينظر

أكاديمية  )الرباط:  لنا؟  ترك  الخطيبي: أي إرث  عبد الكبير  ندوة:  أعمال  ضمن  والفلسفة،  الخطيبي  بنعبد العالي،  )1)) عبد السلام 

المملكة المغربية، 2019(، ص 21.



131 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

مثلما هو  الخطيبي،  يتحرّّك  لذلك،  والمختلفة.  والمتناقضة  المتعدّّدة  وتشكّّلاته  المغربي  المجتمع 

من  منهجية:  رؤية  من  أكثر  من  وينهل  معرفي،  تخصّّص  من  أكثر  بين  دريدا،  إلى  بالنسبة  الشأن 

استراتيجية  شكل  مقاربته  لتتخذ  والتاريخ ... إلخ،  والأدب  والسيميولوجيا  السوسيولوجي  النقد 

داخلها.  من  نصوصه  لتفجير  وتسعى  للمعنى،  المغلقة  الدوائر  تتنكّّب  المواقع،  متعددة  الفهم  في 

من  يتبرّّم  المنهجي،  تصوره  مستوى  على  حداثي"  "ما بعد  منظور  حضور  بقوة  ذلك  كل  ويوحي 

للفكر  التركيبي  الطابع  التي تعكس  المركّّبة  المعرفة  التقليدي، وينفتح على  بمعناه  المنهج،  أحادية 

بـ "بردايم" معرفي مركّبّ يسلّمّ بنسبية الحقيقة والمعنى  إذًًا،  والمجتمع المعاصرََين. ويتعلق الأمر، 

الإنسانية،  المعرفة  مجالات  بين  أقيمت  التي  العتيقة  والحدود  الفواصل  ويمحو  وتاريخيتهما، 

ويُرُسي دعائم فهم مغاير للإنسان وشروط وجوده)1)).

بخطاب  بالتعريف  اكتفوا  الذين  العرب  الباحثين  زمرة  في  يكن  لم  الخطيبي  أنّّ  إذًًا،  يتّضّح، 

ما بعد الحداثة في المجال الفكري العربي، ولا ادّّعى إمكانية إسقاط مقولاتها الكبرى على الواقع 

المعاصرة،  الفكرية  المرجعيات  مع  تعامله  في  العربي  المجتمع  أسئلة  يستحضر  وظلّّ  العربي. 

النفس  استيعاب  لمحاولة  نموذجًًا  فكره  يكون  وبذلك  لفكره.  أفقًًا  الكونية  اتخاذه  من  الرغم  على 

التفكيكي لفكر ما بعد الحداثة، والمضي بعيدًًا في إعماله في فهم أسئلة المجتمع العربي وتفكيك 

الكلاسيكية  العقلانية  سطوة  من  الانفلات  على  قادرًًا  مغايرًًا"  "فكرًًا  سمّّاه  عمّّا  بحثًاً  فكره،  أسس 

الغربي  الاختلاف  فكر  "عندما نحاور  المعرض:  هذا  في  فيقول  المعاصرة.  الثقافة  على  وهيمنتها 

التفكير  أسلوب  اعتبارنا  في  لا نأخذ  فإننا  دريدا(  جاك  أو  بلانشو  أو  هايدغر  أو  نيتشه  فكر  )سواء 

بفكر  الأمر  ويتعلّقّ  نضالنا")1)).  نجعلهما في خدمة  المتّبّعة كي  الاستراتيجية  وإنما كذلك  فحسب، 

يسعى لتجاوز مضمون الفلسفة المعاصرة، ويركّزّ بالأحرى على منظورها المنهجي والاستراتيجي، 

المعجزات، وفي  الخطيبي، لا يعرف  يقول  "فالفكر،  مهمّّة لا تنتهي،  المغاير"  "الفكر  ما يجعل من 

الحساب  إلى تصفية  المفكر  وانفصالات")1)). وعندما يدعو هذا  إلا قطائع  ليس هناك  الفكر  ميدان 

مع أسس العلوم الاجتماعية ومسلّمّات كتابتها، فإنه يشير بذلك إلى ضرورة استعادة الصلة المتينة 

فلسفية  رؤية  دون  من  عمياء  تظلّّ  الممارسة  بأن  اعترافٍٍ  من  ذلك  بما يعنيه  الفلسفة،  وبين  بينها 

دأب  كان  فقد  الوضعية.  العلم  فلسفة  استلهمته  الذي  الضيّقّة  العقلانية  لنموذج  ورفضٍٍ  واضحة، 

التاريخي والاجتماعي، فضالًا عن  الأخيرة إفراغ المفهوم من مضمونه الحيوي واجتثاثه من سياقه 

أنها تجاهلت مشكلة اللاشعور)1)) تحت وطأة جاذبية مفهوم العقلانية العلمية نفسه، متناسيةًً أنّّ ثمة 

تفاعالًا حيويًاً بين العلم والتاريخ والأيديولوجيا. ويدعو الخطيبي إلى تجنّّب إغراء النماذج في بناء 

للنشر،  دار توبقال  )الدار البيضاء:  ط 2  وما بعد الحداثة،  الحداثة  سبيلا،  محمد  ينظر:  الغربية  للحداثة  العربي  التلقي  )1)) حول 

2007(، ص 100؛ محمد سبيلا، في الشرط الفلسفي المعاصر )البيضاء: أفريقيا الشرق، 2008(، ص 69؛ فتحي التريكي وعبد الوهاب 

المسيري، الحداثة وما بعد الحداثة )بيروت: دار الفكر المعاصر، 2020(.

)1)) بنعبد العالي، ص 18.

)1)) المرجع نفسه.

)1)) عبد الكريم الخطيبي، النقد المزدوج )الرباط: منشورات عكاظ، 2000(، ص 10.



132 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

رؤيتنا المعرفية؛ إذ الأهم عنده ليس أن يكون المرء ماركسيًًا أو سارتريًاً أو هايدغريًاً، وإنما التفكير 

والحيوي  المركّبّ  طابعها  يلحظ  نحو  على  والتاريخ،  والتراث  الهوية  أسئلة  في  مغايرة  بكيفية 

الكلاسيكية  العقلانية  تنطّعّ دائم من قبضة  بالتناقضات والتقابلات، وهو ما يجعله في  الذي ينضح 

لـ "المغرب"،  تصوّّره  في  المثال،  سبيل  على  المتوتر،  المنظور  هذا  ويحضر  الأحادي.  ومنظورها 

حيث نقرأ له في هذا المعرض قوله: "حقًًا، يكون الملاحظ غربيًاً وشرقيًًا في مسألة المغرب. لماذا؟ 

لأنّّ وجود المغرب قائم بين الغرب والشرق، بين المغرب والمشرق، بين التاريخ وما قبل التاريخ، 

من  والإقطاعية  القبيلة  بين  والسحر،  الدين  بين  والبربر،  العرب  بين  وما يناقضها،  الميتافيزيقا  بين 

تجاوز  يستدعي  "البين–بين"  فكر  وإذا كان   .((1("]...[ بين–بين  والرأسمالية من جهة أخرى،  جهة، 

قادرًًا على  مزدوجًًا  نقدًًا  يستدعي، كذلك،  فإنه  للهوية والاختلاف،  التقليدي – الميتافيزيقي  الفهم 

تغيير المواقع وخلق التوترات أكثر من سعيه لاتخاذ مواقف ثابتة. ويتردّّد، في هذا النقد، صدى رؤية 

النصّّ وخلخلة تمركزاته. غير  التفكيك والتموقع داخل  للهوية وتصور دريدا لاستراتيجية  هايدغر 

أنّّ الخطيبي يزجّّ بالنقد ذاك في عوالم الإنسان المغربي وتاريخه وثقافته، "فهو ]الإنسان المغربي[ 

يحمل في أعماقه كلّّ ماضيه قبل الإسلامي والإسلامي والبربري والعربي والغربي. أهم شيء إذن 

]والقول للخطيبي[ هو ألا نغفل هذه الهوية المتعددة التي تكوّّن هذا الكائن. ومن جهة أخرى يجب 

أن نفكر في الوحدة الممكنة بين هذه العناصر جميعًًا. إلا أنها وحدة غير لاهوتية تترك لكل عنصر 

نصيبه من التميّّز، وتتيح بالنسبة للمجموعة حرية الحركة")2)).

ليس النقد المزدوج، وفق هذا التصور، مجرّّد استقدام لنموذج معيّّن من النقد صِِيغََ في تاريخ الفلسفة، 

بين  تحرك  ما هو  بقدر  وتراثه،  العربي  الواقع  على  المعاصر  النقد  لمقولات  إسقاط  مجرد  ولا هو 

الميتافيزيقا الغربية والميتافيزيقا الإسلامية. وهكذا، نظر الخطيبي إلى علاقته بالفكر الغربي، ويبدو 

أنّّ كثيرًاً ممن ساروا على دربه من المدافعين عن إمكانية الإفادة من المنظور التفكيكي، الذي يرون 

فيه جوهر الفكر المعاصر)2))، ظلّوّا مقتنعين بمشروعية الانتهال من هذا الفكر، خاصة على المستوى 

المنهجي. وإذا نظرنا إلى المسألة من هذا المنظور أدركنا أنّّ الأهم ليس درجة الشغف الذي خلّفّه 

فيلسوف كهايدغر عند الباحثين العرب منذ بدوي، وإنما الكيفية التي أثّرّت بها استراتيجيته في مساءلة 

تاريخ الفلسفة وتأويل نصوصها الكبرى وتفكيك أزمة الإنسان الحديث في فكر الفلاسفة العرب)2)). 

" الحقل الفلسفي العربي هو  أمّّا التساؤل إذا ما كانت إشكالية هايدغر، على سبيل المثال، تعني "فعالًا

الخطيبي  بنعبد العالي،  ذكره:  )نيسان/ أبريل 1978(، ص 5؛  العدد 3  أقلام،  فلسفية"،  "المغرب كقضية  الخطيبي،  )1)) عبد الكبير 

والفلسفة، ص 19.

.Khatibi, p. 13 2)) بنعبد العالي، الخطيبي والفلسفة، ص 20؛(

)2)) بتلر، ص 16.

)2)) بذلك نتجنب حكم مشير عون عن طبيعة حضور هايدغر في الفكر العربي، لأنّّ ما يعنينا ليس حجم شغف الفلاسفة العرب 

ولو  الوقوف،  خلال  من  إثباته  ما سنحاول  هذا  أسئلتهم.  لبعض  مقاربتهم  ملامح  تحديد  في  الفلسفية  رؤيته  وإنما مفعول  بفكره، 

باختصار، على الكيفية التي أعمل بها بنعبد العالي والمسكيني هايدغر في مقاربة سؤالَيَ الهوية والتراث. ينظر في هذا المعرض: 

هايدغر والفكر العربي، ترجمة إيلي أنيس نجم )الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات،  مشير باسيل عون، 

2015(، ص 15.



133 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

الآخر، فإن هذا الأمر يظلّّ غير ذي قيمة من هذا المنظور، طالما أنّّ أصحابه يبنونه على مسلّمّة كونية 

تلك الإشكالية المتأصلة في وحدة الوضع الفلسفي الميتافيزيقي الذي فرضه نقد الحداثة في السياق 

الفلسفي المعاصر.

2. بنعبد العالي والنقد المعاصر للميتافيزيقا

بعيدًًا  المعاصر وذهب  الفكر  بنعبد العالي نموذجًًا لفكر فلسفي حاول استضافة أسئلة  يمثّلّ خطاب 

في التفكير فيها من موقع الوعي بكونيتها وضرورة الانخراط فيها، بل يمكن القول إنّهّ كان من الذين 

الفلسفي  الفكر  جغرافيا  في  المعاصر،  الفلسفي  الفكر  كما صاغها  الميتافيزيقا،  نقد  إشكالية  وطّنّوا 

العربي. ويثوي خلف انشغال بنعبد العالي بنقد الميتافيزيقا وعيُُه بأن الأخيرة ليست مجرد فكرٍٍ مفارق 

لواقعه، ولا هي عبارة فارغة من المعنى كما قال عنها خصومها، بقدر ما هي رؤية إلى الذات، والآخر، 

والهوية، والاختلاف، والزمن، والتاريخ. لذلك لم تكن انعطافته)2)) على دراسة أسس الفكر الفلسفي 

الميتافيزيقا  نقد  إشكالية  بأهمية  وعيه  عليه  ما أملاها  بقدر  محض،  أكاديمي  اختيار  مجرّّد  الحديث 

في هذا الفكر، وما يعنيه ذلك من إمكانيات الإفادة من درسه في صياغة فهم معقول لأسئلة شرطنا 

الفكر  تعقّّب مسارات هذا  إلى  المعاصر،  الفلسفي  الفكر  أسس  في  بنعبد العالي،  ويرمي  المعاصر. 

انطلاقًاً من إشكالية "مجاوزة الميتافيزيقا" وتفكيكها؛ حيث تتّخّذ عنده المجاوزة صورة مشروع نقدي 

يرمي إلى مساءلة أسس الحداثة ومشروعية مبادئها الكبرى، وهو مشروع أسهم فيه فلاسفة كبار من 

أمثال كارل ماركس Karl Marx )1818–1883(، ونيتشه، وهايدغر، وفوكو، ودريدا. لذلك، اتخذ نقد 

الحداثة شكل بحثٍٍ مضنٍٍ عن "خلاص" يتحقق فيه انعتاق الإنسان من ربقة العقلانية الحداثية ورؤيتها 

الميتافيزيقية إلى الإنسان والعالم.

للميتافيزيقا  فعلية  مجاوزة  لإقامة  "محاولات  بنعبد العالي،  حسب  الفلاسفة،  هؤلاء  كتابات  تبدو 

لا تقتصر على اتهامها من 'الخارج' وإنما تسعى إلى الوقوف عند أصولها لخلخلة أزواجها وتقويض 

منطقها")2)). والميتافيزيقا المقصودة، في هذا الصدد، هي ميتافيزيقا الحضور، التي شخّّصها نيتشه 

في مقاربته الجينيالوجية انطلاقًاً من بنيتها الأفلاطونية القائمة على قلب العالم، والتي عمل هايدغر 

ذلك  في  مسايرًًا  بنعبد العالي،  ويعتقد  الميتافيزيقا.  مجاوزة  عن  حديثه  سياق  في  تقويضها  على 

على  الأخيرة  وهيمنة  للتقنية  خضوعه  هو  الحديثة  الحقبة  في  الوجود  به  ما يختصّّ  أنّّ  هايدغر، 

تصورنا للعالم. ويكمن جوهر التقنية في الإنتاجية؛ فهي شكل من أشكال الممارسة قوامه ترييض 

هذه  وتصدر  التمثّلّ.  وسطوة  الحساب  لمنطق  الطبيعة  وإخضاع  العالم   ]La mathématisation[

إلى رصيد وخزّّان. لذلك  الوجود وتحويله  إلى استعقال  إرادة معرفة تدفع الإنسان  الممارسة عن 

شدّّد هايدغر على أنّّ التقنية شكّّلت انقلابًاً أنطولوجيًاً اقترن بميتافيزيقا التمثّلّ والذاتية، وغيّّر تصوّّر 

)2)) اشتغل بنعبد العالي، بداية، على الفلسفة السياسية عند الفارابي، قبل أن ينصرف إلى الاهتمام بإشكالية الفكر الفلسفي الغربي 

المعاصر. ينظر: عبد السلام بنعبد العالي، الفلسفة السياسية عند الفارابي )بيروت: دار الطليعة، 1999(.

)2)) عبد السلام بنعبد العالي، أسس الفكر الفلسفي المعاصر )الدار البيضاء: منشورات توبقال، 1998(، ص 19.



134 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الإنسان للوجود، والحقيقة، والإنسان والزمان، الأمر الذي جعل من التقنية قدرًًا أنطولوجيا بالنسبة 

إلى الإنسان الحديث)2)). بيد أنّّ الأهمّّ، بالنسبة إلى بنعبد العالي، هو اقتران التقنية بنفي الاختلاف 

هذه  في  نفسه  الإنسان  يحشر  حيث  معًًا؛  والوعي  الوجود  على  والوحدة  التشابه  منطق  وفرض 

ويضبط  لا يضمن  الذي  الغياب  ذلك  الاختلاف،  غياب  في  الموجود  "ويمتدّّ  والانسجام،  الوحدة 

إلا عن طريق الفعالية والتنظيم الذي يستجيب لمبدأ الإنتاجية. ورغم أنّّ هذا المبدأ يظهر أنه يؤدي 

إلى نظام تراتبي، إلا أنه يقوم، أساسًًا، على غياب التراتب، حيث إنّّ مرمى الإنتاج ليس إلا الفراغ 

والمطابقة  الوحدة  لمنطق  وسيادةًً  للاختلاف  محوًًا  والميتافيزيقا  التقنية  تكون  بذلك،  الموحد")2)). 

لنا  نصبتها  التي  للمكيدة  وترجمة  فوكو(،  قول  حدّّ  )على  الهيغلية"  من  لنا  "ما تبقّّى  إنها  والتشابه. 

مهمّّة  تتحدّّد  نفسه)2)). وهكذا،  الوجود  مكيدة  غير  بنعبد العالي،  نظر  في  تكن،  لم  والتي  الأخيرة، 

الفكر، بعد هيغل، في مساءلة هذه الرؤية الضيّّقة إلى الوجود والعالم، والسعي لزحزحة بنيانها بحثًاً 

عن آثار الاختلاف المكبوتة في تشكّّلاتها التاريخية.

يختزل مفهوم مجاوزة الميتافيزيقا هذه المهمّّة التي تحضر)2))، على الرغم من ارتباطها المبدئي بفلسفة 

هايدغر، في خطاب بنعبد العالي باعتباره عنوانًاً لمشروع فكري نقدي يسعى لإخراج العقل والمجتمع 

الغربي من أزمته. وتتجاور، في أسس الفكر الفلسفي المعاصر، جينيالوجية نيتشه مع مجاوزة هايدغر، 

تلك  لكل  قراءته  في  المقاربات  هذه  روح  كما انعكست  دريدا،  تفكيكية  مع  فوكو  وأركيولوجية 

وعالم  ونظائر،  مرايا  عالم  إقامة  الأمر،  نهاية  في  تعني،  المجاوزة  تلك  أنّّ  "ذلك  نفسها؛  الفلسفات 

يسكن فيه الآخر الذات، والمشتق الأصل، والعمق السطح، والباطن الظاهر، والاختلاف الهوية. إنه 

"تاريخًًا  ما سمّّاه  لإقامة  بنعبد العالي  عليه، سعى  وبناء  الميتافيزيقية")2)).  الأزواج  فيه  تتخلخل  عالم 

مضادًًا" من أجل "الوقوف عند المحاولات التي سعى فيها التاريخ إلى محاكمة الفلسفة لإرساء أسس 

تاريخ يقلب تاريخ الميتافيزيقا، بل ويقلب التاريخ الميتافيزيقي ذاته")3)). إننا أمام كتابة جينيالوجية عن 

الجينيالوجية، وتفكيكية عن التفكيك، وهذا ما يجعل من مقاربته لنهاية الميتافيزيقا خطابًاً من درجة 

يتّخّذ منهم موضوعًًا لاشتغاله، في  الذين  فيه، كما يسهم، مع  يفكّّر  الذي  نفسه  الفعل  ثانية، يمارس 

المجاوزة عينها التي يعتبرها هؤلاء محور فلسفتهم.

يصدر بنبعد العالي عن مسلّمّة وضعها فوكو مفادها أن عصرنا هذا محاولة للإفلات من قبضة هيغل. 

للفلسفة  الفيلسوف  هذا  تصوّّر  إلى  يرجع  أن  ينبغي  المعاصر  الفلسفي  الفكر  أسس  في  تفكير  فكل 

(25) Martin Heidegger, Essais et conférences (Paris: Gallimard, 1958), p. 37.

)2)) بنعبد العالي، أسس الفكر الفلسفي المعاصر، ص 8.

)2)) نقرأ لبنعبد العالي قوله "هذه المكيدة الهيجيلية ربما لم تكن إلا مكيدة التاريخ الميتافيزيقي بأكمله، بل مكيدة الوجود الذي 

يفرض علينا أن نعيش على الحقائق، وأن نتكلّمّ اللغة، ونستخدم المفاهيم ونخلق الوحدات ونركن إلى التراث، ونستشعر نوعًًا من 

الدوام والاستمرار، ونطمئن إلى التشابه والانسجام، ونركن إلى التطابق والوحدة"، في: المرجع نفسه، ص 156.

(28) Habermas, p. 42.

)2)) بنعبد العالي، أسس الفكر الفلسفي المعاصر، ص 20.

)3)) المرجع نفسه.



135 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

الفلسفة  بأن  اقتناعه  الممكنة؛ فهو أرسى دعائم تصوّّر ميتافيزيقي للوجود والزمان في ظلّّ  ومهمتها 

أدركت لحظة اكتمالها في نسقه بعد أن صارت فيه معرفة مطلقة)3)).

الفلسفي  الفكر  شقّّها  دروب  على  علاماتٍٍ  بوصفهم  ودريدا  وفوكو  وهايدغر  نيتشه  أسماء  تنتصب 

المعاصر في رحلة انفلاته من قبضة الهيغيلية. لذلك، يمكن النظر إليها بوصفها مسارات تتقاطع في 

ما بينها لإنجاز مهمّّة واحدة؛ مجاوزة الميتافيزيقا. ومن النافل القول إنّّ ما يعني بنعبد العالي من هذه 

المجاوزة ليس التأريخ لها فحسب، وإنما إظهار أهميتها باعتبارها خطوةًً ضروريةًً لخلخلة بنى العقل 

القائم على وحدة الحقيقة وطابعها المطلق. ففي خضمّّ هذه المجاوزة، استطاع الفكر  الميتافيزيقي 

الفلسفي الغربي المعاصر أن يعيد النظر في المفاهيم الأساسية المنتظمة للوعي؛ في مفهوم الهوية، 

والحقيقة، والإنسان، والتاريخ ... إلخ. ولم يعد ينظر إلى الهوية باعتبارها ترجمة أمينة للمطابقة، بعد 

أن قادت جهود الفلاسفة، منذ هيغل ونيتشه، إلى الكشف عن التناقض الذي يسكن هذا المفهوم. وقد 

أتى تصور هايدغر للهوية ليكرّّس وعي الفكر الفلسفي الغربي المعاصر بمدى اقترانها بالاختلاف، 

بعد أن أسّّس لهذا الاختلاف أنطولوجيًاً. وتعدّّ مجاوزة الميتافيزيقا "استراتيجية لا نهاية لها" في نظر 

بنعبد العالي)3))؛ فهي أشبه بمشروع مفتوح لم يكتمل بعد، يكون فيه ما أنجزه الفلاسفة، منذ نيتشه إلى 

دريدا، خطوات تقودنا إلى تحقيق الغرض البعيد لهذه الاستراتيجية؛ تفكيك الميتافيزيقا والتحرّّر من 

اكتمالها  أنّّ  الفلسفة وتشديده على  التفكير في مجاوزتها، وما حديث ماركس عن قلب  الفلسفة منطلق  اكتمال  )3)) بذلك يكون 

لا يتحقّّق على نحو نظري، لأنه لا يجد ذاته إلا في العمل، سوى محاولة للدفع بالاكتمال الهيغلي للفلسفة صوب تجلياته الاجتماعية 

في خانة  بها  الزجّّ  الفلسفة من خلال  لمجاوزة  الماركسي  الحل  أن  غير  للبراكسيس.  ماركس  تصور  من  كما هو واضح  والسياسية 

الأيديولوجيا يبدو عقيمًًا، طالما أنه سليل الرؤية الفلسفية/ الميتافيزيقية عينها التي حاول تجاوزها، ويسجل بنعبد العالي أن "التفرقة 

ذاتها بين النظر والممارسة تفرقةٌٌ تمّّت داخل الفكر الفلسفي. لذا فإن مجاوزة الفلسفة لا يمكن أن تتمّّ كتتويج تلقائي لتحويل الوضع 

الذي ساعد على نشأتها". لذلك حاول نيتشه التبرم من منطق تاريخ الفكر الفلسفي نفسه، منبّّهًًا إلى أنّّ هدم الميتافيزيقا يتطلب إدراك 

أنها تراتبٌٌ معيّّن للقيم، يستلزم الرجوع إلى الوراء في "محاولة لاسترجاع الاختفاء الذي كان وراء كل انكشاف، والغياب الذي كان 

خلف كلّّ حضور". فقد أدرك نيتشه أنّّ حفره في تاريخ الحقيقة يقود، حتمًًا، إلى هدم بنيانها، بما يعنيه ذلك من وعي بوجود حاجة 

ملحّّة إلى نسف أسس الميتافيزيقا، التي هي عينها أسس الفكر الغربي برمّّته، ليعبّّد بذلك الطريق أمام مشروع مجاوزتها كما صاغه 

الفكر  بداية  لما سمّّاه  الفيلسوف  لتصوّّر هذا  الوجه الآخر  الميتافيزيقا"  "نهاية  مثل موضوع  الميتافيزيقا.  تقويض  هايدغر في سياق 

للمعنى  استذكار  من  ذلك  بما يعنيه  للميتافيزيقا،  الحاكم  المطابقة  منطق  تجاوز  على  قادر  جديد  فكر  على  كناية  وهو  ]التفكير[، 

الأصيل للوجود من حيث هو اختلاف طمرته الميتافيزيقا. تبرز أهمية هايدغر في تاريخ نقد الميتافيزيقا في هذه النقطة تحديدًًا؛ فقد 

كشف عن تجذّّر هذه الأخيرة في رؤية إلى العالم تقوم على فكرة المطابقة والحقيقة المطلقة والواحدة، تتمسّّك بالتقنية من حيث 

هي إنتاجيةٌٌ قادرة على توحيد العالم وتحويله إلى موضوع وفق منطق الاستهلاك والتشابه. فلا مكان للاختلاف في هذا التصوّّر، وإذا 

كان ثمة مدخل لتقويض الميتافيزيقا فإنه يكمن في تفكيك هذا البنيان المتراص من فكر المطابقة والهوية، وخلخلة رؤيته إلى الزمان 

الحقيقة،  النظر والعمل ويدّّعي امتلاك  بين  الميتافيزيقا فكرًاً يفصل  اعتبر فوكو في حفرياته  النظر،  النحو من  والوجود. وعلى هذا 

وحاول الوقوف على القواعد التي تتحكم في لعبة الحقيقة، كما حاول دريدا تفكيك ميتافيزيقا الحضور من مدخل تفكيك النص 

الميتافيزيقا.  أسس  من  أساسًًا  يبقى  مطلق  الزمان كحاضر  مفهوم  بأنّّ  اقتناعه  في  هايدغر  عن  لا يختلف  بذلك  وهو  الميتافيزيقي، 

الميتافيزيقا كانت في جوهرها فكرًاً يعمل  بأن  للتفكيك، وسرعان ما سيقتنع  نيتشه وهايدغر وفوكو نفسها  سيخضع دريدا نصوص 

على محو المباينة والاختلاف، لذلك سينحت مفهوم La Différance الذي سيتخذ، في متنه، شكل عملية توليد مستمرة للاختلافات 

الميتافيزيقي نفسه. نفهم، في ظل هذا المعطى، لماذا شغل دريدا حيزًاً كبيرًاً في كتابات بنعبد العالي  والفروق داخل نسيج النص 

المسكونة بسؤال الكتابة؛ فإلى إصراره على مواجهة الميتافيزيقا على مسرح النص والكتابة، فإن دريدا جعل من محو الحدود بين 

مجالات إنتاج المعنى أحد أهم مقومات استراتيجيته، باعتبار الكتابة سابقة لكلّّ أنماط القول وصنوف التعبير، بل يمكننا التموقع 

داخل النص من خلخلة تمركزات الميتافيزيقا وتوليد الغياب والمباينة داخل سيرورة إنتاج المعنى وحضوره.

)3)) بنعبد العالي، أسس الفكر الفلسفي المعاصر، ص 156.



136 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

قبضة هيغل والرؤية العقلانية الضيقة إلى العالم. ويمكن أن نتفهم هذا الموقف إذا أخذنا في الاعتبار أنّّ 

المجاوزة لم تكن تعني إبدال فكر ميتافيزيقي بفكر مناقض له، فهي ليست تفنيدًًا للميتافيزيقا ولا إلغاءًً 

ويعرّّي  المسافات  يخلق  لتراثها  واستيعاب  بالميتافيزيقا  متواصل  اتصال  نتيجة  هي  فالمجاوزة  لها. 

الاختلافات والتناقضات الثاوية في تاريخيتها المنسية. وهي لا تتحقق إلا داخل الميتافيزيقا نفسها، 

وفي خلخلةٍٍ وتفكيكٍٍ لمنطق المطابقة والوحدة والتشابه. ويؤكد بنعبد العالي أنّّ "المجاوزة لا تتمّّ، 

ولا يمكن أن تتمّّ بمعزل عن التاريخ الميتافيزيقي، وأنّّ توليد الاختلاف وخلق الفوارق لا يتمّّ بعيدًًا 

عن التطابق والهوية. فلا معنى لاستراتيجية الهدم إلا مقابل استراتيجية البناء، ولا موت بدون حياة، 

ولا تعدد بدون وحدة، ولا اختلاف من غير تطابق". ويعني هذا القول أنّّ "الفصل لا بد وأن يفترض 

التقريب والمصالحة، وكلاهما يدخل في باب تحديد الاختلاف"، كما يعني ذلك أنّّ "المجاوزة لا بد 

وأن تفترض الميتافيزيقا، وكل حقيقة لا بد وأن تفترض اللاحقيقة، وكل انكشاف لا بد وأن يفترض 

الاختفاء")3)).

في هذا الجوّّ من التناقض والتجاذب بين المعنى واللامعنى، والحضور والغياب، والذهاب والمجيء 

في سراديب النص والتيه في ثنايا كتابته، تنجز الفلسفة المعاصرة مهمّّة نقد الميتافيزيقا. وتجد هذه 

في  بجذورها  وتضرب  المعاصر،  الفلسفي  الفكر  مجالات  مختلف  في  قدم  موطئ  لنفسها  المهمة 

التحليل النفسي، والنقد الثقافي، والنقد التاريخي، والفكر الاجتماعي، والفكر السياسي)3)) ... إلخ. 

وهنا، يُخُرج بنعبد العالي الميتافيزيقا من معناها الفلسفي الحصري، ويُخُرج معها النصّّ الميتافيزيقي 

من دوائره الفلسفية التي ما انفك يتمركز عليها طوال تاريخه، لتصير، من منظوره، فكرًًا يتجسد في 

مختلف مكونات الثقافة والوعي)3)). وينبغي لنا أن ننتبه إلى أنّّ هذه النقطة هي التي تفسّّر إقبال كثير 

من المفكّّرين العرب على خطاب النقد الفلسفي للعقل الحداثي، حيث بيّّن عمله ذاك أن الميتافيزيقا 

ليست مجرّّد مفهوم أو عبارة فارغة من المعنى، وإنما هي ضرب من ضروب الوعي ونحو من أنحاء 

وبالآخرين.  بالعالم  الإنسان  وتحدّّد علاقة  والذات،  بالتاريخ  معيّّنًًا  وعيًًا  طيّاّتها  في  تحمل  الوجود، 

لذلك سرعان ما غدت الميتافيزيقا محددًًا من محددات الثقافة لأنها حاضرة في كلّّ مكان؛ في تصوّّرنا 

للمجتمع والعيش المشترك، كما في السياسة واقتصاديات السلطة، والتاريخ وتدبيرنا للحقيقة.

للهوية،  المغلق  التصور  تفكيك  في طريق  إذًًا، خطوة  للميتافيزيقا،  المعاصر  النقد  إلى  الاستناد  كان 

والحقيقة،  والزمان  الإنسان  عن  ومفاهيمها  الحداثة  بتاريخية  الوعي  ترسيخ  من  ذلك  بما يعنيه 

"كونية  مسلّمّة  عن  الموقف  هذا  ويصدر  الإنسان.  إلى  ورؤيتها  ما بعد الحداثة  زمنية  وبخصوصية 

)3)) المرجع نفسه.

(34) Luc Ferry, Apprendre à vivre: Traité de philosophie à l’usage des jeunes générations (Paris: Flammarion, 2009), 
p. 243.

)3)) يقول في هذا المعرض؛ "تتمتع الميتافيزيقا إذن بنوع من الصلابة والترسيخ؛ إنها منقوشة على الأحجار، موشومةٌٌ على الأجساد 

التي تحفظ آثار التاريخ، ما دامت هي مولد الرغبات. ففيها تنعقد عراها ثم تختفي بغتةًً، بل فيها تنحلّّ لتدخل في صراع تتلاشى بعده 

واختلاف  القيم  وتدرج  الإرادات  بين  صراع  فهناك  كذلك  الأمر  ولأنّّ  بلا كلل.  النحو  هذا  على  خصامها  ويوالى  بعضها،  أثر  في 

للمعاني ونظام للحقيقة"، ينظر: بنعبد العالي، أسس الفكر الفلسفي المعاصر، ص 158.



137 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

وضعية ما بعد الحداثة". والظاهر من مقاربة بنعبد العالي أنّهّ أرجع الكونية تلك إلى التقنية ومفعولها 

النقد  دعاة  يشارك  بذلك  وهو  المعاصر.  الإنسان  على  ميتافيزيقي  وضع  وفرض  العالم  توحيد  في 

المعاصر للحداثة منطلقاتهم ومبادئهم النقدية. وقد انفرد بنعبد العالي عن أضرابه هؤلاء بالتركيز على 

الحيّّز الميتافيزيقي لخطاب ما بعد الحداثة، معتبرًًا أنه يمثّلّ "أسس الفكر الفلسفي المعاصر". وحاول 

تاريخ الأفكار من شأنها أن تُخُرجه من تصوره  إلى  انفصالية  برؤية  العربي  الفلسفي  الفكر  أيضًًا مدّّ 

التقليدي للمنهج ومنظوره التراكمي، لضخّّ نفس الفكر المنهجي المعاصر في تصورنا للمنهج الذي 

لم نفلح بعد في الحسم في سؤاله. غير أنّّ الجهود التفكيكية لبنعبد العالي، كما للخطيبي من قبل، 

اختارت لنفسها التحرك في عالم النص والكتابة، ولم تجد طريقها إلى النقد الثقافي الذي من شأنه أن 

يضخّّ نفسها التفكيكي في شرايين الثقافة المغربية والعربية، هذا إضافة إلى أن مسلّمّة كونية "وضعية 

ومن  الأولى  الدرجة  في  الغربية  الميتافيزيقا  إلى  الخطاب،  هذا  في  تحيل،  ظلت  الميتافيزيقا"  نهاية 

دون التساؤل عن مشروعية الحديث عن "ميتافيزيقا إسلامية" لها نظامها المعرفي والتاريخي الخاص 

الذي يستلزم منظورًًا فريدًًا لفهمه وتفكيكه. صحيح أن "النقد المزدوج" – كما صاغه الخطيبي – ظلّّ 

يرمي إلى تفكيك الميتافيزيقا الغربية والإسلامية معًًا، بيد أن فكرة التفكيك نفسها بقيت عنده متأصلة 

الأخير،  في  ونسجّّل،  والكتابة.  النص  وهيمنة  الحقيقة  وموت  والتفكيك  للنقد  الغربي  المنظور  في 

أنّّ صورة الأزمة التي يرسمها هذا الخطاب عن العقل والعقلانية الغربية الحديثة من شأنها أن تصير 

تلك  منها  العربي، وخاصة  العالم  في  والتحديث  الحداثة  على  الناقمة  التيارات  لكل  نبعًًا لا ينضب 

وضعية  بصلة  كثيرًًا،  كذلك،  ولا تهتم  وتاريخها.  الإسلامية  الذات  إلى  ضيقة  رؤية  إلى  تستند  التي 

على  المفروض  والهيمنة  القوة  واقع  فيه  يتلفّّع  الذي  الجارف)3))  وتيّاّرها  بالعولمة  ما بعد الحداثة 

الشعوب، وتدمير سيادة الدولة الوطنية، بغطاء موت الحقيقة وضرورة تقبّلّ فكرة موت الإنسان ونهاية 

التاريخ، تحت وطأة تصاعد نموذج الإنسان المستهلك والعالم المنهمر والسائل)3)). وليس الغرض 

من هذه الملاحظة نقض خطاب ما بعد الحداثة، وإنما التنبيه إلى المنزلقات التي قد يقود إليها تبنّّي 

إشكاليته في سياق فكري ووضع سياسي واجتماعي مختلف عن سياق نشأته في الغرب الحديث، 

وهذا ما فطن إليه نقّّاد هذا الخطاب من المفكرين المغاربة المدافعين عن الحداثة والمؤمنين بالحاجة 

إليها اليوم.

ثالثًًا: "ما بعد الحداثة" وسؤال "الحداثة" في الفكر الفلسفي 
المغربي

بسؤال  أبرز أعلامه  اهتمام  ما بعد الحداثة عن  المغربي لخطاب  الفلسفي  الفكر  تلقّّي  يصعب فصل 

الحداثة والتحديث. وما كان في مقدور مفكّّر مثل العروي أو الجابري أن يذهل عن أهمية السؤال 

ذاك، نظرًًا إلى صلته الوثيقة بمشروعََيهما الفكريَيَن اللذين سعيا من خلالهما لتوطين منظور الحداثة 

)3)) هارفي، ص 69.

)3)) باومان، ص 25.



138 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

على  هيمنت  التي  التاريخي  التأخر  وضعية  من  للخروج  شرطًاً  ذلك  باعتبار  العربي  الفكر  في 

تفكيرهما معًًا. لذلك أتى موقفهما من خطاب ما بعد الحداثة، في صيغته النقدية الراديكالية خاصة، 

يجسّّد تصورهما للحداثة وعلاقتنا الممكنة بها في سياق ثقافي واجتماعي وسياسي مأزوم. فالعروي، 

يرََ في الدفاع  المؤمن بنموذجية الحداثة وكونيتها التي تحيل عنده إلى "المتاح للبشرية جمعاء"، لم 

عن خطاب ما بعد الحداثة إلا دعوة فارغة وتوظيفًًا لنقد – له سياقه الخاص – في تكريس تخوّّفنا من 

للحداثة. ويمكن  المنافي  التراثي  بالتقليد ومنظوره  التمسك  في  إمعان  الحداثة، وما ترتب عليه من 

أن نعتبر موقف طه عبد الرحمن من الحداثة وعقلانيتها نموذجًًا داالًا على هذا الضرب من التوظيف. 

أما الجابري، وهو الذي ما انفكّّ يشكّّك في "كونية الحداثة" وأحادية نموذجيتها، فإنّهّ كان أكثر انفتاحًًا 

التي  المحاذير  في جملة  تبقى  النقد  هذا  عرّّاها  التي  المعاطب  أنّّ  منه  اعتقادًًا  المعاصر،  النقد  على 

ينبغي الوعي بها ونحن في سياق التأسيس للحداثة والدفاع عن قيمها وعقلانيتها في السياق الثقافي 

العربي. ويبدو أن تصور سبيلا يبقى استمراريةًً لهذه القراءة؛ إذ عمل فيه على تصحيح مغالطات مفهوم 

باعتباره ردّّة على مبادئه  التعامل معه  الحداثي وصعوبة  بالمشروع  القوية  ما بعد الحداثة وبيّّن صلته 

التأسيسية الكبرى. وفي ما يلي بيان ذلك.

1. العروي وعبد الرحمن: في الكشف عن منزلقات خطاب ما بعد الحداثة

لم ينشغل العروي كثيرًًا بخطاب ما بعد الحداثة، غير أنّهّ ما انفكّّ ينبّهّ إلى مفعوله السلبي في الوعي 

عوائق  من  عائقًًا  لنقده  الترويج  اعتبار  حدّّ  إلى  ذهب  بل  الحداثة،  من  وموقفنا  المعاصر  العربي 

التحديث. ونقرأ له قوله في سياق حديثه عن معوقات التحديث: "]إنّّ[ العائق الأول، كما تبيّّن، فكري. 

إنّّ الحداثة كانت مروقًاً، تنطّعًًّا، جهالة، ندم  القول  الماكر.  التفنيد  الغبية الجاهلة أو  وهو المعارضة 

عليها أصحابها فلزمت التوبة على القائمين عليها والقائلين بها والداعين إليها. هذا عائق لا سبيل إلى 

استئصاله، فأمره موكول إلى الحداثة ذاتها، إما تقهره، وإما يتلفها. وإذا كان التلف فكلنا خاسرون")3)). 

، عن اقتناع صاحبه بحتمية الحداثة التي تمثّلّ، وحدها، سبيل النجاة بالنسبة إلى  وينمّّ هذا القول، أوالًا

العالم العربي، وضياعها يعني ضياع الجميع في نظره. ويسلّمّ القول ذاك، ثانيًًا، بقدرة الحداثة على 

تجاوز الدعوة الراديكالية الرافضة لها، وهذا ما يعني أن هذا النقد هو نتيجة طبيعية لمسار تقدّّم الحداثة 

نفسه؛ فالأمر لا يتعلّقّ بانقلاب عليها وقطيعة مع منطقها، وإنما بتعميق لها ولنتائجها؛ إنها مراجعة ذاتية 

أنجزها العقل الحديث لنفسه، ولا ينبغي تصويرها، في الوعي العربي الذي لم يستوعب بعدُُ منطق 

الحداثة، في صورة تنكّّرٍٍ أو كفرٍٍ بها وتسفيهٍٍ لها. إنّّ ما يزعج العروي في النقد الجذري للحداثة هو 

إمكانية أن يوظّفّه خصومها في الثقافة العربية اليوم في نسف مشروع التحديث وتكريس موقف عدمي 

وانغلاقه  أحاديته  عن  والكشف  الحديث،  العقل  نقد  فباسم  المستويات.  مختلف  على  الحداثة  من 

العالم ... إلخ، يجري  المستمر لشرطنا الإنساني ووضعنا في  و"ألينته" )استلابه( للإنسان، وتهديده 

الترويج لعقم الحداثة والتنكّّر لقيمها الإنسانية وتقديمها، إلى الوعي العربي، في صورة خطر داهم 

يتهدد وجودنا برمّّته. وليست المشكلة الأساسية، في هذا السياق، مع مضمون خطاب ما بعد الحداثة، 

)3)) عبد الله العروي، عوائق التحديث )الرباط: منشورات اتحاد كتاب المغرب، 2007(، ص 23.



139 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

الذي يعكس لحظةًً من لحظات تطور الثقافة الغربية كما يتجلى بوضوح في الفنّّ والأدب المعاصر)3))، 

وإنما مع توظيف خصومها له في العالم العربي الإسلامي. وما كان صدفة أن يكون أولئك من أبرز 

المهتمين بهذا الضرب من النقد الجذري للحداثة ومشروعها التنويري)4)).

يمكن أن نمثّلّ لهذا الضرب من التوظيف بفكر طه عبد الرحمن وخطابه الفلسفي؛ فموقفه الناقض 

نسف  إلا إلى  يرمي  ما كان  ما بعد الحداثة،  خطاب  معالم  من  كثيرًًا  فيه  استوحى  الذي  للحداثة، 

لتأسيس  منه  سعي  في  الغربي"  "نموذجها  تهافت  وإظهار  المعاصر،  العربي  الوعي  في  مشروعيتها 

ما اعتبره "حداثةًً إسلاميةًً" ذات نفس أخلاقي تعيد بناء فهمنا للإنسان والسياسة والعالم على أنقاض 

مبادئ الحداثة الغربية وقيم الأنوار. فكما أنّّ كثيرًًا من نقّّاد الحداثة المعاصرين ذهبوا إلى إظهار ضيق 

عقلانيتها وانغلاقها، وشدّّدوا على ما كان لمشروع الهيمنة على الطبيعة وترييضها من نتائج سلبية على 

تصور الإنسان لذاته والعالم، وعلى اقتران العقلانية الحديثة بفكرة النقد التي سرعان ما اتخذت من 

الأخلاق والقيم الدينية والجمالية موضوعًًا لها، فكذلك اعتبر عبد الرحمن أن الحداثة الغربية أفقرت 

الإنسان من كينونته وفصلته عن كل ما هو جوهري في وجوده. والحداثة عنده تقوم على مسلّمّات 

، وأنّّ الإنسان  ثلاث، يمكن أن نُرُجع إليها أسباب أزمتها، هي: اعتقادها أنّّ العقل يعقل كل شيء أوالًا

يسود الطبيعة ثانيًًا، وأن كل شيء يقبل النقد ثالثًاً)4)). ولا يتردّّد عبد الرحمن في اعتبار هذه المسلّمّات 

آفات قادت إلى تكريس أزمة الإنسان في المجتمعات الغربية، فـ "الحداثة قد ورّّثت أهل الغرب ضعفًًا 

المادي،  ليس طابعها  الحداثة  الساحقة")4)). وما يعنيه في  المادية  القوة  فاحشًًا على قدر هذه  روحيًاً 

وإنما بالأحرى  هايدغر(،  توصيف  حدّّ  )على  ضالة  بهيمة  أو  آلة  إلى  الإنسان  حوّّل  الذي  فحسب، 

انفصالها التام عن الدين وأخلاقياته؛ فقد سلّمّت الحداثة بإمكانية الانفصال عن الدين، كما سلّمّت 

تامًًا  انفصاالًا  المنظور،  أيضًًا. وتكون، وفق هذا  القدسية  العقل والعلم، وبمحو  بين  الفصل  بضرورة 

منبع  إرادة عامة تكون هي  تأسيس  رام  اجتماعي  قامت على عقد  الحداثة  فالسياسة في  الدين؛  عن 

المشروعية السياسية، في حين أن الحداثة الدينية ما كانت غير محاولةٍٍ لنسف سلطة الدين وأولويته)4))، 

والحداثة الأخلاقية نفسها كانت تكريسًًا لعبودية الإنسان للعقل ... إلخ)4)). ويكمن خلف هذا التصور 

تسليمٌٌ ضمني بأن الحداثة كانت نزوعًًا إلى القدسية عن العالم وفقًًا لما انتهى إليه تحليل ماكس فيبر 

Max Weber )1864–1920( لعلاقة الحداثة بالعقلنة والبيروقراطية. ويستند عبد الرحمن إلى الطابع 

)3)) آرثر سي دانتو، بعد نهاية الفن: الفن المعاصر وحدود التاريخ، ترجمة هادية العرقي )البحرين: هيئة البحرين للثقافة والآثار، 

2021(، ص 35.

، إلى الاهتمام الكثير بباومان وفكرته عن الحداثة السائلة. )4)) ينبغي التفكير، بجدّّية، في ما الذي يدفع الإسلاميين، مثالًا

)4)) طه عبد الرحمن، روح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية، ط 3 )بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 

2013(، ص 46

)4)) المرجع نفسه، ص 57.

ينظر  عبد الرحمن  لفكر  الديني  البعد  نفسه، ص 177. حول  المرجع  في:  المقلّدّة"،  الحداثة  "القراءات  لما سمّّاه  نقده  )4)) ينظر 

تبيّّن،  مقاربة نقدية في: رشيد الحاج صالح، "نقد فلسفة طه عبد الرحمن الائتمانية: تداخل السياسة والدين والأخلاق والحداثة"، 

مج 13، العدد 50 )خريف 2024(، ص 119.

)4)) عبد الرحمن، ص 48.



140 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

المادي للحداثة الغربية، وفصلها بين الدين والحياة العامة، لتسفيه مكتسباتها )ما يسمّّيه التطبيق الغربي 

للحداثة( وتعبيد الطريق أمام نموذج جديد لتطبيق "روح الحداثة" تكون "الحداثة الإسلامية" عنوانه 

الأعمّّ. وعلاوة على ذلك، ينهل هذا الموقف من رؤية "أخلاقية صوفية" تقع على الطرف النقيض من 

المبادئ المؤسسة للحداثة، من قبيل عقلانيتها النقدية، ونفسها التاريخي التقدمي، وتسليمها بمركزية 

الإنسان والفعل الأخلاقي والسياسي؛ إذ يُرُجع إلى تلك المبادئ وتطبيقاتها الغربية المآل المأساوي 

للمجتمعات الحديثة ووضعية الإنسان فيها.

العالمََين  في  نقادها  على  الجديد  بالشيء  ليس  للحداثة  الأخلاقي  عبد الرحمن  نقد  أن  في  لا مرية 

العشرين  القرن  إبان مطلع  الغربية  المجتمعات  بواقع  ينهل من وعي مأساوي  فهو  والعربي،  الغربي 

شبنغلر  أوزفالد  منذ  الحضارة،  فلاسفة  بعض  في حديث  يتأصل  وهو  العالميتين،  الحربين  واندلاع 

الحضاري،  انتصاره  سردية  ونهاية  الغرب  أفول  عن   ،)1936–1880(  Oswald Arnold Spengler
وفي تمسّّك آخرين بالاختيار الأخلاقي – الديني لمواجهة وضعية المجتمع الغربي الممزّّق، كما في 

الصورة الحالكة التي رسمها نقاد العقلانية الحداثية عن استلاب الإنسان الحديث في عالم انهارت 

كل قيمه ومعاييره، منذ حديث نيتشه عن العدمية إلى نقد مدرسة فرانكفورت للمجتمع الغربي الذي 

انتهى، مع المتأخرين من فلاسفتها، إلى اعتبار تشخيص أمراضه المهمة الأولى والرئيس لفلسفتهم 

الاجتماعية والسياسية)4)).

يرى عبد الرحمن أنّّ "ماهية الإنسان ماهية أخلاقية"، وهو ما يعني عنده رفضًًا جذريًاً للمنظور المادي 

والاقتصادي للحداثة الغربية، لكنه يجد في موقفه هذا منطلقًًا لتأويل أخلاقي لكونية الحداثة يجعل 

منها إبداعًًا إنسانيًًا لا يحتكره الغرب من دون غيره من الأمم والحضارات. غير أنه سرعان ما ينتهي 

إلى صهر الكونية في خصوصية "تجربة/ حداثة" إسلامية ذات نفس صوفي فاقع، يُعُلي من شأن الديني 

للحداثة  اللاهوتي  النقد  مقاربةٌٌ لا تختلف عن  والسياسة. وهذه  أساس الأخلاق  به  الاتصال  ويعتبر 

الذي عرفه الفكر الفلسفي والديني الألماني منذ نهاية القرن التاسع عشر)4))؛ لذلك رأى فيها خصومها 

تكريسًًا لوعي ديني شقي ينشّّط قوى اللاعقل الثاوية في الذات والتراث ويعلن فشل العقل الفلسفي 

أمام واقع لا ينفكّّ ينفلت من قبضته، وتنسف كلّّ جهد لتوطين وعي إيجابي بالحداثة ومكتسباتها في 

الثقافة العربية الإسلامية. ورأى فيها أنصارها أيضًًا منظورًًا مختلفًًا للذات يتيح لها تحقيق استقلالها 

والانخراط الفعال في الحداثة من موقع التجربة الإسلامية والحاجة إلى الإبداع الذي يُحُيي في الوعي 

الثابت،  أنّّ  بيد  العلمانية".  عمّّا سمّّاه "ضيق  به  وينأى  والمطلق من جديد،  بالديني  الإسلامي صلتَهَ 

للحداثة  المعاصر  للنقد  العربي  للتوظيف  نموذجًًا  يمثل  فكر عبد الرحمن  أنّّ  الأحوال جميعها،  في 

الفلاسفة  في خطاب  كما تبلور  العقل،  نقد  إلى  يستند  إنّهّ  إذ  الإسلامي؛  العربي  الثقافي  السياق  في 

المعاصرين، لإثبات منظوره الصوفي المتبرم من النموذج الغربي للعقلانية، بما يترتب عليه من رفض 

(45) Louis Carré, Axel Honneth: Le droit de la reconnaissance (Paris: Michalon, 2013), p. 33; Charles Taylor, Les 
sources du moi: La formation de l’identité moderne (Paris: Seuil, 1998), p. 768.

(46) Theodore Kisiel & Thomas Sheehan (eds.), Becoming Heidegger: On the Trail of His Early Occasional Writings, 
1910–1927 (Evanston, IL: Northwestern University Press, 2007), p. 14.



141 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

للتصور الحديث للسياسة والدولة والحرية والأخلاق، ويرتدّّ ذلك كلّهّ إلى تبعية للمطلق يفقد فيها 

روح الحداثة، الذي  المبادرة والفعل. وما كان الرجل في حاجة إلى كتابة نصّّ  الإنسان قدرته على 

الغربية،  للحداثة  برفضه  يصدع  حتى  مكتسباتها،  وتسفيه  الغربية  الحداثة  ذمّّ  في  بيانًاً  اعتباره  يمكن 

الفلسفة.  فقه  عنوان  له  اختار  الذي  الفلسفي  مشروعه  سياق  في  منها  موقفه  دعائم  أرسى  طالما أنه 

بناء منظور فلسفي يبعث في  وذهب عبد الرحمن في هذا المشروع، الذي يبذل فيه جهدًًا كبيرًًا في 

الوعي العربي الإسلامي روح الإبداع ويحرّّره من أرباق التقليد بحسب اعتقاده)4))، إلى ربط الفلسفة 

بالترجمة، معتبرًًا أنّّ سبب جمود تاريخنا الفلسفي راجع، أساسًًا، إلى أعطاب الترجمة وأخطائها، وأن 

عدم الوعي بالنّّفس الإبداعي للترجمة ليس له إلا أن يكرس حالة الجمود نفسها في سياقنا المعاصر. 

غير أنّهّ سرعان ما يصهر الإبداع في دائرةٍٍ جد ضيقة تنسف كونيته وتحصره في دوائر المجال التداولي 

وخصوصيته الدينية واللغوية والعقائدية؛ ذلك أنّّ الإبداع انقلب، عنده، إلى انغماس في الخصوصية 

أهمية  تتّضّح  وفي ضوئه  واللغة،  بالعقيدة  كما يتحدّّد  التداولي  المجال  لمقتضيات  وفقًًا  تتعيّّن  التي 

الترجمة في فعل التفلسف)4)). وتحلّّ اللغة)4))، في حالة عبد الرحمن، محلّّ التاريخ، ويفقد المفهوم 

واقعيته لينصهر في تناغمه المنطقي الصوري النابع من مبدأ اللزوم المنطقي، ليتخذ القول الفلسفي 

عنده شكل فكر منطقي صوري ضعيف الصلة بالواقع الاجتماعي والشرط السياسي. لذلك، لم يتردّّد 

البعض في اعتبار فكره الفلسفي صدى للمنعطف اللغوي الذي شهدته الفلسفة المعاصرة.

هذا  ويجد  الغربية.  الحداثة  قيم  كونية  نسف  إلى  "واقعها"  عن  الحداثة  "روح"  فصل  يرمي  بذلك، 

الموقف منطلقاته الفلسفية في تصور عبد الرحمن للفلسفة نفسها باعتبارها قدرة على الإبداع افتقر 

إليها الفكر الفلسفي العربي طوال تاريخه. ولا شكّّ في أنّّ دفاعه عن الإبداع يبقى دعوةًً لها ما يبررها، 

عليه  الفلسفي؛ وهو جوٌٌ غلب  وعيه  فيه  تشكّّل  الذي  العام  والسياسي  الثقافي  الجوّّ  ظلّّ  في  خاصّّة 

أسبابه  في  التفكير  على  والعرب  المسلمين  المفكرين  وحمل  والانحطاط،  بالهزيمة  مأساوي  وعيٌٌ 

، عمّّن يحق له تعيين محددات المجال التداولي الذي  وسبل الخروج منه)5)). غير أنه لا يتساءل، مثالًا

التي  المحددات  مفعول  ولا عن  التفلسف،  لروح  والخلاّقّة  المبدعة  الترجمة  به شرط  الوعي  يعتبر 

اختارها في توجيه القول الفلسفي وتحديد طبيعته، ولا حتى عن الحدود المتصورة بين الخصوصية 

والكونية التي يرسمها المجال التداولي لفعلَيَ الترجمة والتفلسف. ما يهمّّه هو تأسيس حداثة إسلامية 

يكون فيها الإنسان المسلم فعاالًا في العالم المعاصر لا مجرد منفعل به، وهو من هذه الجهة ينتصر 

للخصوصية الإسلامية في صيغتها الصوفية الدينية باسم تهافت المشروع الحداثي وضيق أفقه، ودرءًًا 

للشرور التي جلبها للإنسان والإنسانية.

)4)) طه عبد الرحمن، فقه الفلسفة: المفهوم والتأثيل، ط 2 )بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2005(، ص 11.

)4)) المرجع نفسه، ص 216.

(49) Taha Aderrahmane, Langage et Philosophie (Rabat: Publications de la faculté des lettres et des sciences humaines, 
1979), p. 5.

)5)) طه عبد الرحمن، الفيلسوف ابن ساعته )الرباط: مركز مغارب، 2025(، ص 13.



142 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

يمعن عبد الرحمن في نقد المشروع الحداثي، وما انفك يرمي المدافعين عنه بالمقلّدّة، وينفي عنهم 

ويعيب  الحداثة،  روح  إلى  الاهتداء  على  قادر  حضاري  أو  فلسفي  لمشروع  التأسيس  على  القدرة 

عليهم انبهارهم بالنموذج الغربي الحديث وذهولهم عن "آفاته" التي كشف عنها المفكّّرون الغربيون 

الذي  الفكري  السقف  تمثّلّ  الحداثة  بأن  مؤمنًًا  ولا يزال،  فظلّّ،  أما العروي،  أنفسهم.  المعاصرون 

ينبغي أن نتطلع إليه على الرغم من كل ما قيل عن عيوبها، وبصرف النظر عن الانتقادات الكثيرة التي 

يمكن توجيهها إلى نموذجها الغربي. وما يعيبه على الفكر الفلسفي العربي هو عدم إسهامه في ترسيخ 

منظور الحداثة وعقلانيتها، وانفصاله المزمن عن التاريخ ودروسه. وهذا ما يتضح، على سبيل المثال 

لا الحصر، في دفاعه عن نظرية الدولة في صيغتها الهيغلية التي تمثل أفقًًا – بل سقفًًا – بالنسبة إلى 

فكرنا السياسي على الرغم من كل الانتقادات التي وُُجّّهت إليها منذ ماركس واللاحقين عليه؛ إذ هي 

نظرية ترسّّخ عقلانية الدولة والحرية والأخلاق، وتنبّهّ الوعي العربي إلى الحاجة إلى دولة مؤسسات 

قوية بعيدًًا عن المنظور الطوباوي المغرق في المثالية السياسية. بذلك، تكون الحداثة السياسية حاجةًً 

قائمة اليوم بالنسبة إلى العالم العربي، ولا مجال إلى نقض ما تحبل به من تصور للمواطن والحرية 

الحداثة  تناقضات  باسم  عبد الرحمن  ما يرفضه  عينه  وهذا  بالدولة ... إلخ،  الدين  ولعلاقة  والسلطة 

السياسية والأزمة السياسية التي ترتبت عليها في السياق الغربي المعاصر. غير أنّهّ يؤسس رفضه ذاك 

على منظور ديني ينسف فكرة التعاقد وعقلانية الدولة، ويعيد بناء المجال السياسي برمّّته على التبعية 

للدين والمطلق)5)).

الوعي  قيمها ومكتسباتها، يجب  الغربية ورسم صورة حالكة عن  الحداثة  بشيطنة  الاكتفاء  وبدالًا من 

بحاجة الوعي العربي إليها من أجل فهم وضعية التأخر التاريخي وسبل الانعتاق منه. وفي هذا الإطار، 

يغدو الترويج غير النقدي للنقد المعاصر للحداثة عائقًًا من عوائق التحديث في العالم العربي. وضدًًا 

ما سمّّاه  تحقيق  أجل  من  الحداثة  مكتسبات  استيعاب  إلى  إثبات حاجتنا  العروي  يحاول  ذلك،  على 

ثورة ثقافية تُخُرج الوعي العربي من ماضويته وتمكّّنه من الانخراط في مجريات العالم المعاصر. فهو، 

من هذا المنظور، مؤمن بكونية الحداثة وإمكانية الانتظام فيها متى تحقق استيعاب قيمها وعقلانيتها 

في مختلف مستوياتها؛ الفكرية، والسياسية، والأخلاقية، والاجتماعية ... إلخ. لذلك، حاول تصحيح 

الصورة التي رسخت في الذهن العربي عن الغرب، خاصة بُعُيد مرحلة التحرّّر، التي وظّفّت فيها مختلف 

الخطابات الناقدة للحداثة في الغرب. ومن المعلوم أنّّ هذا المفكر ميّّز في الغرب بين صورتَيَن؛ "غرب 

الظاهر" و"غرب الحلم"؛ "الغرب المتوحش" و"الغرب التائب")5))؛ "غرب الإمبريالية" و"غرب النزعة 

الإنسانية")5))؛ ذلك الغرب المرتبط بثقافة يمكنها أن تفيد الجميع، طالما أنّّ الغرض من كل ثقافة هو 

"الإسهام في الرفع من مستوى الإنسان" على حدّّ تعبيره)5))، في خطوة ترمي إلى إثبات كونية الغرب 

)5)) عبد الرحمن، روح الحداثة، ص 50.

)5)) عبد الله العروي، الأيديولوجيا العربية المعاصرة )بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 1999(، ص 85.

)5)) عبد الله العروي، العرب والفكر التاريخي )بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2006(، ص 21.

)5)) المرجع نفسه، ص 115.



143 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

وثقافته التي باتت اليوم في حكم المتاح للبشرية جمعاء في نظره)5))؛ إذ "إنّّ التعرّّف على حقيقة كونية 

هو في واقع الأمر طريق التصالح مع الذات")5)). بذلك، يكون الانخراط في الكونية شرطًاً للخروج 

من وضعية التأخر التاريخي، وتحررًًا من قبضة النزعات السلفية وتأويلها الضيّقّ للتراث والمضمون 

القومي للثقافة العربية)5)). ولعل ما يميّزّ تصور العروي للكونية أنه ظل يربطها بالحداثة نفسها، ما يعني أنّّ 

عقلانيتها لا تشكّّل عائقًًا كما يزعم أنصار نقدها الراديكالي.

2. الجابري وسبيلا: في تصحيح معنى ما بعد الحداثة

أنّّ  معتبرًًا  الحداثة،  إلى  الملحّّة  بحاجتنا  وعيه  من  الرغم  على  الاختيار  هذا  على  الجابري  اعترض 

الفارق كبير بين الدعوة إلى الانخراط في الحداثة باسم كونيتها، التي تجعل منها أمرًًا متاحًًا للبشرية 

جمعاء، والتنبيه إلى أنّّ تلقّّي العرب للحداثة اتّخّذ شكل عملية جراحية قيصرية لاستنبات جذورها في 

الوجدان العربي. ولا يصدر هذا المفكر عن حنين إلى التقليد أو كفر بالحداثة، وإنما غرضه تجنّّب 

الأسئلة المزيفة التي تجعلنا نذهل عن طبيعة علاقتنا بالحداثة الغربية)5)). ومهما كنا متحمسين لهذه 

الحداثة ومؤمنين بحاجتنا إلى مكتسباتها، فإنّّ هذا لا ينبغي أن ينسينا "وجهها الآخر" على حدّّ تعبير 

والصهيوني)5)).  الإمبريالي  كما بالمشروع  الأوروبي  التفوق  بفكرة  ارتباطها  في  والمتمثل  الجابري، 

وتمسي هذه ملاحظةًً على درجة كبيرة من الأهمية عندما يستند إليها الجابري في تفسير وضعية الفشل 

التي يعيشها العالم العربي بسبب إجهاض مشروعه النهضوي. فـ "إذا تعثّرّ المشروع النهضوي العربي، 

يقول الجابري، فلأنّهّ في الحقيقة مشروعٌٌ قُدُّّر له أن يسبح ضدّّ مشروعين عاتيين يتحركان من موقع 

الصهيوني")6)). كان  والمشروع  الأوروبي  المشروع الاستعماري  والسلطة؛  والمعرفة  والهيمنة  القوّّة 

التي  للمبادئ  الأوروبية  الحداثة  وفاء  عدم  على  احتجاجي  فعل  "ردّّ  المفكر،  هذا  نظر  في  الأخير، 

بشّّرت بها، مبادئ الحرية والمساواة وإعلان حقوق الإنسان والمواطن")6))، فضالًا عن أنّّ المشروع 

المهدّّد  الغازي  الغرب  صورة  الأذهان  في  وكرّّس  للغرب،  المتوحش  الوجه  جسّّد  الاستعماري 

لوجود العرب، والمنتقص من قيمة فكرهم وتراثهم، بل إنّّ "المركزية الأوروبية التي وجّّهت تفكير 

لينين.  منذ  السوفياتيين  تفكير  على  هيمنت  التي  نفسها  أوروبا هي  داخل  والماركسيين  الاشتراكيين 

أضف إلى ذلك رغبة الروس الخاصة في أن يكونوا أوروبيين")6)).

)5)) عبد الله العروي، مفهوم العقل: مقالة في المفارقات )بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 1999(، ص 16.

)5)) العروي، الأيديولوجيا العربية المعاصرة، ص 201.

)5)) المرجع نفسه، ص 61.

)5)) محمد عابد الجابري، وجهة نظر: نحو إعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصر، ط 5 )بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 

2015(، ص 79.

 ،)2016 العربية،  الوحدة  دراسات  مركز  )بيروت:  ط 5  نقدية،  مراجعة  العربي:  النهضوي  المشروع  الجابري،  عابد  )5)) محمد 

ص 29.

)6)) المرجع نفسه، ص 38.

)6)) المرجع نفسه، ص 33.

)6)) المرجع نفسه، ص 32.



144 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الآخر  الوجه  العالمية،  الاشتراكية  الصهيوني، والاستعماري، ومشروع  الثلاثة؛  المشاريع  تمثّلّ هذه 

للحداثة الغربية، وهو الوجه الذي ما انفك يحمل على مساءلة أسس هذه الحداثة وشعاراتها الكبرى 

وعيُهُ  المطلقة  الحداثة  كونية  عن  الجابري  تحفظ  خلف  ويثوي  العربي.  العالم  كما في  الغرب  في 

بعلاقتها بهذه المشاريع التي تمثّلّ صورة "الحداثة المنقوصة" على النحو الذي أظهره النقد المعاصر 

للحداثة وخطابها منذ نيتشه)6)). ولم تلتزم أوروبا بوعودها الإنسانوية التي قطعتها منذ عصر الأنوار، 

من تعهّّد بالرقي بالإنسان وتحقيق مشروع السلم الدائم، وظلّّ الاستعمار خير دليل على تنكّّر الحداثة 

لمبادئها)6)). فقد "تطوّّر الأمر بالحداثة الأوروبية إلى الاستعمار والإمبريالية على المستوى الخارجي، 

اقتصادي  اجتماعي  نظام  في  الأوروبي – الأمريكي،  الداخلي،  المستوى  على  الإنسان  وإلى سجن 

ثقافي تكنولوجي جعل منه إنسانًاً ذا بعد واحد ]...[، وبذلك فقدت الحداثة الأوروبية طابعها الإنساني 

وأصبحت هدفًاً لسهام النقد في الغرب")6)). يضعنا هذا الوعي النقدي بالحداثة أمام مأزق تلقّّي الفكر 

العربي لها، بل يكشف عن جزء من هذا "الجرح الأصلي" الذي خلّفّه السياق التاريخي لتلقّّي الحداثة 

عند كبار مفكريه)6))، وعجّّل بالانفتاح على النقد المعاصر لها حتى من دون تبيّّن البون الكبير القائم 

بين نقدها هنا، عندنا في العالم العربي، ونقدها هناك في الغرب المتشبع بقيم العقل والعقلانية؛ حيث 

يبدو نقدها نتيجة لذلك التشبع نفسه، ومحاولة للبحث في العقل المنتج له عن هوامشه المنسية.

في هذا السياق عينه يصوغ سبيلا تصوره لخطاب ما بعد الحداثة الذي لم ينفصل، عنده، عن سياق 

التي  التاريخية  للحداثة شروطها  أنّّ  على  تشديده  به  ما امتاز  ولعل  تلقّّيها.  وأشكال  الغربية  الحداثة 

تمثّلّ سياق نشأتها، وأن اختزالها في مفهوم فلسفي لا ينبغي أن يحجب عنا تعدد مستوياتها ومسارات 

تشكلها. والوعي بهذه الحقيقة هو ما يفسّّر تحفّّظه عن التوظيف المتسرّّع لمفهوم ما بعد الحداثة من 

أنّّ  معتقدين  الحداثة،  من  بديل  فيه خير  الذين وجدوا  العرب،  والمتفلسفة  الباحثين  من  كثير  طرف 

ما بعد الحداثة تبقى العلامة الفارقة على فشل المشروع الحداثي وتبدّّد كلّّ وعوده الأنوارية المبشّّرة 

بانتصار الإنسان.

لها  تعميق  وإنما هي  الحداثة،  مع  وقطيعة  مجاوزة  باعتبارها  "ما بعد الحداثة"  سبيلا إلى  لا ينظر 

ولنفسها النقدي. فالحداثة، بطبيعتها، عبارة عن قطيعة مستمرة ومراجعة نقدية لذاتها. وهو لم يتردّّد، 

ومضلّلّ")6))،  خصوصي  "مصطلح  بأنّهّ  "ما بعد الحداثة"  مصطلح  وصف  في  تحديدًًا،  السبب  لهذا 

ويفضّّل إبداله بمفهوم الحداثة البعدية درءًًا لسوء الفهم الناجم عمّّا توحي به عبارة "ما بعد" من نهاية 

الحداثة من الناحية الزمنية والدخول في مرحلة جديدة مختلفة عنها نوعيًاً. والحال أنّّ ما بعد الحداثة 

نقده  عناصر  من  كثيرًاً  الجابري  انتهال  بحكم  دلالته  الأمر  ولهذا  للحداثة،  ماركوز  نقد  إلى  المقام،  هذا  في  الجابري،  )6)) يحيل 

للحداثة، وخاصة ما تعلّقّ منه بموقع الإنسان الحديث في نظامها الاجتماعي والاقتصادي. ينظر: المرجع نفسه، ص 34.

ودراسة  للأبحاث  العربي  المركز  )الدوحة/ بيروت:  دياني  مراد  ترجمة  الغرب؟  من  تبقى  ماذا  جيرار،  ورينو  دوبري  )6)) ريجيس 

السياسات، 2023(، ص 38؛ عبد الإله بلقزيز، الغرب: صور ومفارقات؛ سردية نقدية )بيروت: منتدى المعارف، 2022(، ص 94.

)6)) الجابري، المشروع النهضوي العربي، ص 34.

)6)) محمد سبيلا، الحداثة وما بعد الحداثة )الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2007(، ص 42.

)6)) محمد سبيلا، دفاًعًا عن العقل والحداثة )الرباط: منشورات الزمن، 2003(، ص 49.



145 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

أعمق  آفاق  إلى  الأخيرة  بمبادئ  دفعٌٌ  وإنّمّا هي  الحداثة،  عن  مختلفة جوهريًاً  مرحلةًً جديدةًً  ليست 

العشرين  القرن  إبان  الغربية  التي عاشتها المجتمعات  التحوّّلات الجذرية  وأبعد. وهذا ما تجلّىّ في 

على مختلف المستويات؛ الاقتصادية، والتقنية، والفنية، والثقافية، والعلمية ... إلخ. ويقول سبيلا "إنّّ 

تيارات الحداثة البعدية هي استمرار لمنطق الحداثة وتعميقٌٌ لمنظورها، ومن ثمة فهي محملة بشحنة 

لا أدرية وعدمية أكبر")6)).

ما بعد الحداثة  مصطلح  لنشأة  السوسيولوجي  السياق  سبيلا إلى  يرجع  الموقف،  هذا  ولتوضيح 

العنوان الأكبر والأبرز لهذا  نقده  الذي كان  المجتمع الاستهلاكي  التفكير في  وخطابها، وهو سياق 

دخل  الغربي  المجتمع  بأنّّ  اقتناعٌٌ  والمفكرين  والباحثين  الملاحظين  كلّّ  لدى  "تولّدّ  فقد  الخطاب. 

يتفق  إنما تعبّّر عن تحوّّل  التسميات فهي  تلوّّنت  أو  تاريخ تطوّّره. ومهما تعدّّدت  مرحلةًً جديدة في 

الجديدة  المرحلة  علاقة  بصدد  مثلما يختلف  إليه،  والنظر  تسميته  مرجعية  في  يختلف  لكن  عليه، 

بالسابقة، وإذا ما كانت هذه تشكّّل تحوالًا نوعيًًا وقطيعة جذرية مع سابقتها")6)). وخلف هذا الخلاف 

بين الدارسين حول ظاهرة التحوّّل الكبير الذي داهم المجتمعات الغربية الحديثة، يثوي اقتناع مؤداه 

بات  مأزومًًا  وضعًًا  أفرزت  وأنها  الكبرى،  التأسيسية  لحظاتها  مع  قطيعة  مرحلة  أدركت  الحداثة  أنّّ 

الإنسان الحديث أكبر ضحاياه. وتجلّتّ مظاهر تلك التحوّّلات في المستوى الاقتصادي والاجتماعي 

والقيمي الأخلاقي، وترجمت نفسها أيضًًا في الفنّّ المعاصر بمختلف أشكاله وقطاعاته، قبل أن يشيّّع 

خطاب ما بعد الحداثة، في بعده الفلسفي النقدي الأكثر راديكالية، صرحََ العقل الحديث إلى مثواه 

الأخير، معلنًًا موت الإنسان، وهروب الآلهة. غير أنّّ هذه التحولات لم تكن تعني، بالنسبة إلى سبيلا، 

السيرورات  تعميقًًا لأبرز  ما كانت  بقدر  التنويري،  الحداثة وفشل مشروعها  الخروج من  دليالًا على 

المؤسسة للمجتمع الحديث، والتي ما انفكّّ مفكروه يحللونها لفهم منطق تشكّّله واشتغاله، كما هو 

بيّنّ من أعمال إميل دوركايم Emil Durkheim )1858–1917( )التمايز الوظيفي( وماركس )التسليع( 

العمليات  فيه  بلغت  الذي  المجتمع  هو  ما بعد الحداثة  "مجتمع  إنّّ  سبيلا:  ويقول  )العقلنة(.  وفيبر 

المذكورة سابقًًا ذروتها، بل تداخلت ولامست بعضها لتخلق حالة من التداخل لا تخلو من إبهامات 

آفاق  صوب  بسيروراتها  ودفعت  مسارها  عمّّقت  للحداثة  ثانية  سرعة  أمام  إذًًا،  إننا،  وإيهامات")7)). 

اجتماعية وذهنية جديدة. وعبثًاً يعتقد أعداء الحداثة عندنا أنّّ المجتمعات الغربية ارتدّّت عن الحداثة 

لا تقبل  الحداثة  فزمنية  والطاعة؛  التبعية  إلى  الحرية  وعن  اللاعقل،  إلى  العقل  وعن  التقليد،  إلى 

النكوص إلى الماضي. وإذا كان الفكر المعاصر قد شهد تصاعد تيارات فكرية تحتفل باللاعقل في 

فإنّّ  والحقيقة ... إلخ،  الواقع  على  وبالمخيلة ضدًًا  المركز،  مواجهة  في  وبالهامش  العقل،  مواجهة 

ذلك لا يأذن لنا بالحديث عن نهاية الحداثة باعتبارها رؤية إلى العالم والإنسان والزمن، ولا يحول 

دون التفكير الجدي في إمكانيات ترسيخها واستيعاب مكتسباتها.

)6)) المرجع نفسه، ص 50.

)6)) المرجع نفسه، ص 68.

)7)) المرجع نفسه، ص 70.



146 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

وبصرف النظر عن تصاعد فكرة النهايات في جلّّ مناحي التفكير الفلسفي المعاصر، والتي وجد فيها 

كثيرٌٌ من الباحثين دليالًا قاطعًًا على طغيان نزعة عدمية على فكر ما بعد الحداثة، فإنّّ سبيلا لم يرََ في 

العصر  في  الإنساني  الوجود  عاشها  التي  والانتقال  التحوّّل  بلاغيًاً عن سرعة  إلا تعبيرًًا  الفكرة  تلك 

الحديث بمختلف مستوياته. فالحديث عن نهاية الحقيقة، والفن، والعقل، والميتافيزيقا، كما عن موت 

الإنسان على هذا النحو الجنائزي الذي يحلو لكثيرين الانسياق وراءه، والنظر إليه على أنه علامة على 

موت الحداثة نفسها، كلّّ ذلك لا يكفي لإنكار شرط الحداثة وحاجتنا إلى الوعي بقوتها في حياتنا 

المعاصرة. نقرأ لسبيلا قوله: "إنّّ هذه البلاغات الجنائزية المتعلقة بالموت وبالنهايات لا تخرج عن 

إطارين؛ إطار التحوّّلات النوعية المفصلية السريعة التي تخصّّ وتيرة تطوّّر الحداثة، وتعكس الأزمة 

الدورية والتحول الدوري المستمر، كما تعكس فكرة أساسية تجمع بين كل هذه النهايات والموتات؛ 

وهي غياب الفاعل المفرط أو غياب الفاعل المطلق وسيادة السيرورات والصيرورات")7)). واضح أننا 

أمام تصور انفصالي للحداثة وتاريخيها، لا يكتفي بالنظر إليها من منظور التقدّّم التاريخي الاتصالي، 

إنما يعتبرها قطيعة مستمرة مع ذاتها. ومتى نظرنا إلى الحداثة من هذا المنظور أدركنا أن الحديث عن 

ما بعد الحداثة كطيٍٍ لصفحة الحداثة يبقى أمرًًا من باب التزيد والمبالغة لا غير. فالحداثة في جوهرها 

قويتين؛  زمنيتين  بين جاذبيتين  توتر حاد وقاتل  الزمان  زاوية  "في عمقها من  صراع لا يتوقف، وهي 

بين ارتدادات الماضي واشرئبابات المستقبل". من هذا المنظور يبقى موقف ما بعد الحداثة جزءًًا من 

"التطور الخلاّّق" للحداثة، فهذه الأخيرة، يقول سبيلا، "توتر خلاق، توتر زمني يتجاوز ذاته باستمرار 

لا عن طريق نفي ماضيه وأزمنته السحيقة، بل عن طريق صوغها وإعادة عجنها ضمن تركيبة جديدة 

يمثلها المستقبل")7)).

لمسار  تعميق  هي  ما بعد الحداثة  أن  إذًًا  "يبدو  بقوله:  ما بعد الحداثة  لمفهوم  سبيلا تصوّّره  يلخّّص 

الحداثة، أو هي سرعة ثانية للحداثة، بمعنى أنها استمرار لمنطق الحداثة ولعمقها الصائر حيث هي نقد 

مستمر وتجاوز مستمر لذاتها. فما بعد الحداثة هي الحداثة السافرة، الحداثة بدون مساحيق وبدون 

أوهام ]...[ هكذا يبدو أنها تحولات كمية كبرى، لكنها ليست تحولات نوعية")7)). ويبعث هذا القول 

برسالة إلى المتوجسين من الحداثة كما إلى خصومها ممن ركبوا موجة ما بعد الحداثة لتسفيه الفكر 

الحديث والطعن في مكتسباته، والدعوة إلى إنعاش التقليد المطل علينا من ثقافتنا وتراثنا. فالحداثة 

والاجتماعي  التاريخي  الإصلاح، لأن وضعنا  أمام  الممكن  الوحيد  الأفق  سبيلا،  منظور  من  تبقى، 

الحق  دولة  وصناعة  الإنسان  تنوير  أجل  من  الحداثة  مكتسبات  إلى  حاجة  في  لا يزال  والسياسي 

ومجتمع العدالة والإنصاف. أمّّا اللهث وراء شعارات موت الإنسان، وموت الدولة، وعبثية الحرية؛ 

أي وراء عدمية مطلقة، فليس من شأنه إلا أن يكرّّس وضعية التأخر التي لم نستطع بعد الخروج منها.

)7)) سبيلا، دفاًعًا عن العقل والحداثة، ص 45.

)7)) المرجع نفسه، ص 42.

)7)) المرجع نفسه.



147 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

خاتمة
حاولنا في أعقاب ما تقدّّم بيان أبرز أشكال تلقّّي الفكر الفلسفي المغربي لخطاب ما بعد الحداثة، وكان 

علينا أن نتجنب البحوث التي اتخذت طابعًًا أكاديميًًا يكتفي بالتعريف برموز ما بعد الحداثة الفلسفية 

ودراسة متونهم، من أجل تعقّّب مفعول هذا الخطاب في تشكّّل القول الفلسفي المغربي المعاصر. ونسجّّل 

أنّّ التركيز على إشكالية الميتافيزيقا حال دون الاحتفال بالأبعاد الأخرى لإشكالية ما بعد الحداثة، من 

قبيل صلة خطابها بالليبرالية الجديدة وموجة العولمة ومنظورها الاقتصادي واقترانها بالمجتمع الصناعي 

وأسئلته ... إلخ)7)). لذلك تبدو محاولة استقدام أسئلته الاجتماعية، من قبيل مسألة الهامش والمركز، 

والجنس والاختلاف، والعلاقة بين الطبقات الاجتماعية والاقتصادية، وأزمة الفضاء العمومي والمواطنة 

العالمية وغيرها في حاجة إلى أقلمةٍٍ وتطويعٍٍ حتى تغدو أقدر على استيعاب خصوصية المجتمع المغربي 

وأسئلته الفكرية والثقافية. ونلاحظ أيضًًا أنّّ تسويغ الانشغال بهذا الخطاب اعتمادًًا على فرضية كونيته 

فحسب، حتى في بعدها المنهجي، قد لا يكون كافيًًا لبلورة فهم معقول لصلتنا به؛ إذ الحديث عن وضع 

ميتافيزيقي كوني، مثل مفهوم موت الميتافيزيقا أو نهايتها، لا يكفي لإثبات كونية هذا الوضع، لذلك يبدو 

استدعاء نقد الميتافيزيقا ومنظوره المنهجي أشبه بإسقاط لإشكاليات نضجت في سياق مراجعة العقل 

الغربي لتطوره الخاص على وضع فكري وثقافي لا يشارك الفكر الغربي الإشكالية عينها. فموت الحقيقة 

هناك قد لا يعني موتها هنا؛ وعودة الديني هناك لا تعني عودته هنا )طالما أن العالم العربي لم يشهد 

عملية نزع السحر عن العالم نفسها التي عرفها العالم الغربي( ... إلخ، بل غالبًًا ما يجري تجاهل صلة 

إشكالية ما بعد الحداثة بأزمة المجتمع الغربي كما هو واضح من تعبيراتها الفنية والمعمارية، ويصعب 

أن ننكر أنّّ كثيرًًا من مكتسبات النقد الجذري للحداثة يوظّفّه خصومها من أجل نسف مشروعية فكرة 

الحداثة في الفكر العربي المعاصر، وهذا ما يستلزم، كما يرى سبيلا، تصحيح مفهوم ما بعد الحداثة في 

الفكر الفلسفي العربي والتنبيه إلى صلته الوثيقة بالمشروع الحداثي التنويري الذي نحن في حاجة ملحّّة 

إليه على مستوى وعينا السياسي والأخلاقي والديني والعلمي. ويعني هذا القول، في جملة ما يعنيه، أنّّ 

ما بعد الحداثة خطاب أفرزه مسار نقد الحداثة الغربية ومجتمعها، وهو بذلك مقترن بهذا الأخير، وإذا 

كان من الممكن أن نتحدث عن "ما بعد حداثة عربية"، فإنه لن يكون غير المراجعة التي ستنجزها الحداثة 

العربية لنفسها عندما تبلغ ذراها، وهذا أمر لم يتحقق بعد. إن ما بعد الحداثة عندنا مشروع ينتظر تحقق 

الحداثة، التي لا تزال عندنا هي الأخرى مشروعًًا لم يتحقق بعد.

References المراجع�

العربية

إيغلتون، تيري. أوهام ما بعد الحداثة. ترجمة منى سلام. بيروت: أكاديمية الفنون، 1996.

باومان، زيجمونت. الحداثة السائلة. ترجمة حجاج أبو جبر. بيروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 

.2016

(74) Anderson, p. 109.



148 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

مؤسسة  القاهرة:  عبد الرؤوف.  نيفين  ترجمة  ا.  جًدً قصيرة  مقدمة  ما بعد الحداثة:  كريستوفر.  بتلر، 

هنداوي، 2017.

بغورة، الزواوي. ما بعد الحداثة والتنوير: موقف الأنطولوجيا التاريخية. بيروت: دار الطليعة، 2009.

بلقزيز، عبد الإله. الغرب: صور ومفارقات: سردية نقدية. بيروت: منتدى المعارف، 2022.

بنعبد العالي، عبد السلام. أسس الفكر الفلسفي المعاصر. الدار البيضاء: منشورات توبقال، 1998.

________. الفلسفة السياسية عند الفارابي. بيروت: دار الطليعة، 1999.

_________. الخطيبي والفلسفة، ضمن أعمال ندوة: عبد الكبير الخطيبي: أي إرث ترك لنا؟ الرباط: 

أكاديمية المملكة المغربية، 2019.

التريكي، فتحي وعبد الوهاب المسيري. الحداثة وما بعد الحداثة. بيروت: دار الفكر المعاصر، 2020.

الجابري، محمد عابد. وجهة نظر: نحو إعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصر. ط 5. بيروت: مركز 

دراسات الوحدة العربية، 2015.

________. المشروع النهضوي العربي: مراجعة نقدية. ط 5. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 

.2016

والأخلاق  والدين  السياسة  تداخل  الائتمانية:  عبد الرحمن  طه  فلسفة  "نقد  رشيد.  صالح،  الحاج 

والحداثة". تبيّّن. مج 13، العدد 50 )خريف 2024(.

الخطيبي، عبد الكبير. "المغرب كقضية فلسفية". أقلام، العدد 3 )نيسان/ أبريل 1978(.

_________. النقد المزدوج. الرباط: منشورات عكاظ، 2000.

دراج، فيصل. "ما بعد الحداثة في عالم بلا حداثة". مجلة الكرمل. العدد 51 )1997(.

المركز  الدوحة/ بيروت:  دياني.  مراد  ترجمة  الغرب؟  من  تبقى  ماذا  ورينو جيرار.  ريجيس  دوبري، 

العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2023.

سبيلا، محمد. دفاًعًا عن العقل والحداثة. الرباط: منشورات الزمن، 2003.

________. الحداثة وما بعد الحداثة. ط 2. الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2007.

________. في الشرط الفلسفي المعاصر. الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2008.

سي دانتو، آرثر. بعد نهاية الفن: الفن المعاصر وحدود التاريخ. ترجمة هادية العرقي. البحرين: هيئة 

البحرين للثقافة والآثار، 2021.



149 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداثة في الفكر الفلسفي  لمغربي: في أزمة التلقّي والتوظيفا

عبد الرحمن، طه. فقه الفلسفة: المفهوم والتأثيل. ط 2. بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 

.2005

بيروت/ الدار البيضاء:  ط 3.  الإسلامية.  الحداثة  تأسيس  إلى  المدخل  الحداثة:  روح   .________

المركز الثقافي العربي، 2013.

________. الفيلسوف ابن ساعته. الرباط: مركز مغارب، 2025.

العربي،  الثقافي  المركز  بيروت/ الدار البيضاء:  المعاصرة.  العربية  الأيديولوجيا  عبد الله.  العروي، 

.1999

________. مفهوم العقل: مقالة في المفارقات. بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 1999.

________. العرب والفكر التاريخي. بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2006.

________. عوائق التحديث. الرباط: منشورات اتحاد كتاب المغرب، 2007.

عون، مشير باسيل. هايدغر والفكر العربي. ترجمة إيلي أنيس نجم. الدوحة/ بيروت: المركز العربي 

للأبحاث ودراسة السياسات، 2015.

دار الطليعة،  بيروت:  "النحن".  لمسألة  فينومينولوجية  تأويلات  والزمان:  الهوية  فتحي.  المسكيني، 

.2001

________. الكوجيتو المجروح: أسئلة الهوية في الفلسفة المعاصرة. بيروت: دار الأمان؛ منشورات 

ضفاف؛ الجزائر: منشورات اختلاف، 2013.

ما بعد الحداثة: 1 تحديدات. إعداد وترجمة محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي. دفاتر فلسفية 13. 

الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2007.

جديد.  لقرن  حوارات  سلسلة  وما بعد الحداثة.  الحداثة  التريكي.  وفتحي  عبد الوهاب  المسيري، 

دمشق: دار الفكر، 2003.

بيروت:  شيّاّ.  محمد  ترجمة  الثقافي.  التغيير  أصول  في  بحث  ما بعد الحداثة:  حالة  ديفيد.  هارفي، 

المنظمة العربية للترجمة، 2005.

الأجنبية
Khatibi, Abdelkbir. Maghreb pluriel. Paris: Denoël; Rabat: SMER, 1983.

__________. Derrida en effet. Paris: Al Manar, 2008.

Taylor, Charles. Les sources du moi: La formation de l’identité moderne. Paris: Seuil, 
1998.

Gadamer, Hans–Georg. Les chemins de Heidegger. Jean Grondin (trad.). Paris: Vrin, 
2002.



150 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

Lyotard, Jean–François. La condition postmoderne. Paris: Minuit, 1979.

Habermas, Jürgen. Le discours philosophique de la modernité. Paris: Gallimard, 2011.

Carré, Louis. Axel Honneth: Le droit de la reconnaissance. Paris: Michalon, 2013.

Ferry, Luc. Apprendre à vivre: Traité de philosophie à l’usage des jeunes générations. 
Paris: Flammarion, 2009.

Heidegger, Martin. Essais et conférences. Paris: Gallimard, 1958.

_________. Phénoménologie de la vie religieuse. Jean Greisch (trad.). Paris: Gallimard, 
2012.

Arkoun, Mohammed. Quand l’islam s’éveillera. Paris: Albin Michel, 2018.

Anderson, Perry. Los orígenes de la postmodernidad. Barcelona: Anagrama, 2000.

Abderrahmane, Taha. Langage et philosophie. Rabat: Publications de la Faculté des 
lettres et des sciences humaines, 1979.

Kisiel, Theodore & Thomas Sheehan. Becoming Heidegger: On the Trail of His Early 
Occasional Writings, 1910–1927. Evanston, IL: Northwestern University Press, 2007.


