
7

 *Azmi Bishara | عزمي بشارة

 مدخلان لمناقشة موضوع:
"نحن" والفكر ما بعد الحداثي

Two Perspectives On "US" 
and Postmodern Thought

ملخص: تقدّّم هذه الدراسة قراءة نقدية لأثر استيراد فكر ما بعد الحداثية إلى السياق العربي، 

وتــبــيُُّــن أن مــقــولاتــه حــــول نــســبــيــة الــحــقــيــقــة، وتــفــكــيــك الـــســـرديـــات الـــكـــبـــرى، وتـــجـــاوز ســلــطــة الــعــقــل 

تتأسس على شــروط حداثية غربية لا تتوافر  الإنسانية،  الـــذات  فاعلية  فــي  الكوني، والتشكيك 

في مجتمعات لم تستكمل مشروع التحديث. وتُُظهر أن اعتماد النقد ما بعد الحداثي في بيئة 

إلــى إضعاف  يــؤديــان  قــد  الــهــويــات ما قبل الحديثة،  العلمية، وتــغــوّّل  المؤسسات  تتسم بضعف 

الموضوعية العلمية، وتبرير النسبوية الأخلاقية، وتثبيت أنماط السلطة التقليدية. وتركّّز الدراسة 

عــلــى مــحــورََي الــعــلــم والأخلاق مــن خلال تفكيك أطـــروحـــات مــا بــعــد الــحــداثــيــة حـــول الخطاب 

الــعــلــمــي والــمــعــايــيــر الأخلاقـــيـــة. وتــبــيــن الـــدراســـة الــفــرق بــيــن الــحــقــيــقــة الــعــلــمــيــة والــحــقــيــقــة الفلسفية 

والحقيقة الدينية، كما تبين الفرق بين القيم الأخلاقية الكونية والقواعد الأخلاقية، وبين الأخلاق 

ونظريات الأخلاق والنظريات العلمية.

كلمات مفتاحية: ما بعد الحداثية، النسبوية، الموضوعية، الأخلاق الكونية، نقد التنوير.

Abstract: This study offers a critical reading of the consequences of importing 
postmodern thought into the Arab context. It demonstrates that postmodern 
commentary on the relativity of Truth, deconstruction of grand narratives, 
overcoming the authority of the universal intellect, and scepticism toward human 
agency are based on modern Western criteria which are not met in partially 
modernized societies. The study shows that the adoption of postmodern critique in 
an environment of weak scientific institutions where premodern identities prevail 
can enfeeble scientific objectivity, justify moral relativism, and reify modes of 
traditional authority. This study concentrates on the subjects of science and ethics 
by deconstructing postmodernist arguments regarding scientific discourse and 
ethical standards. In doing so, the study clarifies the difference between scientific 
truth and philosophical and religious truth; it also explains the distinction 
between universal moral values and moral rules, and between morality, theories 
of morality, and scientific theories.

Keywords: Postmodernism, Relativism, Objectivity, Universal Ethics, Critique 
of Enlightenment.

* مفكر عربي، المدير العام للمركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات.

Arab Intellectual, General Manager of the Arab Center for Research and Policy Studies.

Received   التسلم

2025–11–10

Revised   التعديل

2025–11–24

Accepted   القبول

2025–11–29

DOI   المعرّّف الرقمي

https://doi.org/10.31430/SCKM8668

https://doi.org/10.31430/SCKM8668


8 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

تقديم
Postmodernism من منظور مفترَضَ،  ما بعد الحداثية  لفكر  مناقشة  الدراسة  تتضمن هذه 

درجة  بنفسه  القارئ  يحدد  وقد  تعريف.  دون  من  وقرائه  المؤلف  بين  جامعةًً  "نحن"،  هو 

انضوائه إلى نحن هذه، وليس المقصود التأكيد على هوية قومية، بل على انتمائه إلى مجتمع يعيش 

واقعًًا ثقافيًًا سياسيًًا حضاريًاً مختلفًًا عن واقع المرحلة التي يسميها مفكرو ما بعد الحداثية الغربيون 

مرحلة  غربية  مجتمعات  تجاوز  وتعني  "ما بعد".  بادئة  الحداثة  من  تميزها  التي   Postmodernity

والدولة  التكنولوجي  والتطور  الصناعي  الرأسمالي  بالنظام  نظرهم  في  أيضًًا  تتميز  التي  الحداثة، 

فـ "نحن"  المقولات.  الكوني" وغيرها من  "العقل  التنوير وسلطة  ما يسمونه سردية  الحديثة وهيمنة 

السردية.  هذه  بلدانها  في  تهيمن  ولم  الموصوف،  الحداثة  واقع  تتجاوز  لم  العنوان  في  المقصودة 

ما زالت  ولكنها  فيها،  الحياة  مجالات  من  الكثير  في  متبعة  والتكنولوجيا  العلم  معايير  أن  صحيح 

رهينة صراع بين مظاهر اجتماعية وثقافية ما قبل حديثة وحداثة مجتزََأة ناجمة عن علاقة غير متكافئة 

العضوية  التحديث  العلاقة صيرورات  هذه  أن همّّشت  بعد  وذلك  والمتطورة،  الحديثة  البلدان  مع 

التي كانت جارية فيها.

في  ينطلق،  فالمؤلف  العلم والأخلاق.  في محورََي  لما بعد الحداثية  الممكن  الأثر  الدراسة  تناقش 

معالجة هذا الموضوع، من قناعته أنهما يشكلان معًًا التحدي الفكري والثقافي الرئيس الذي يواجه 

منجزاتها،  من  الأداتية  الاستفادة  مثل  سياقات  في  مجتزََأة  الغرب  حداثة  عرفت  التي  المجتمعات 

والاستهلاك، وصراع القيم بين الأصيل والدخيل وإنتاج صراع الهويات، فضالًا عن أنها لم تتجاوز 

الحداثة. وترتبط بهذين المحورين قضايا التنمية البشرية والعدالة الاجتماعية، كما يرتكز عليهما تجاوز 

مدفوعة  والدراسة  أخرى.  جهة  من  والهوية  والأصالة  جهة،  من  التبعية  مثنوية  على  القائم  التفاعل 

بخشية أن بعض الأفكار ما بعد الحداثية في نقد الحداثة، التي تُصُدََّر جاهزة إلى بلداننا، لا تسهم في 

تجاوز الحداثة إلى ما بعدها – إذا افترضنا جدالًا وجود واقع "الما بعد" السالب هذا في بلدان المنشََأ 

السلطوية لاستيراد  النظم  بارتياح  تبرير ما قبل الحداثية في مجتمعاتنا؛ ما يذكّّرنا  الأوروبي – بل في 

بلدان لم  إلى  بلدان ديمقراطية  الليبرالية من  الديمقراطية  نقد  تبدو راديكالية في  التي  بعض الحجج 

تعرف الديمقراطية.

ويكتسب الدفاع عن موضوعية العلم والاعتراف باستقلالية الفرد الأخلاقية والأخلاق العمومية أهمية 

كبرى في بلدان لا يشكل الإنتاج العلمي دورًًا مهمًًا في اقتصادها، ولا تخصص الدولة ميزانيات تُذُْْكََر 

للبحث، ويتعايش فيها الفكر الغيبي مع استيراد التكنولوجيا من دون أن يتأثر بالعلوم التي ابتكرتها، 

وتهمل العلوم النظرية، ويقيََّد البحث العلمي ويخضع للرقابة، وتسود فيها ثقافة يُحُكََم بموجبها على 

صحة تحليلٍٍ ما من عدمه بناءًً على موقف صاحبه السياسي، أو بناءًً على الإجابة عن سؤال هو: من 

أو قبحه بموجب حسابات  السياسي وحسنه  الموقف  فيها على عدالة  التحليل؟ ويُحُكََم  يخدم هذا 

أيديولوجيا دينية أو عصبية عشائرية أو حزبية، وغيرها  متعلقة بمصلحة من يحكم عليه وتناسبه مع 

من الاعتبارات المنبتَّةَ علاقتها بالأخلاق، ويُشُدََّد على سريان القيم الأخلاقية داخل جماعات الهوية 



9 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

كأنها مجرد أعراف، مع استخفاف شديد بالسلوك الأخلاقي في الفضاء العمومي. وهذا كله مع وجود 

استثناءات عديدة بالطبع. وهي إشكاليات وتحديات كبرى واقعة خارج أفق منظّرّي ما بعد الحداثة 

في الجامعات الغربية.

يَجَمََع مايُ صُنََّف ضمن فكر ما بعد الحداثية القول بوجود تحوّّل نوعي من الحداثة إلى ما بعدها؛ لأن 

العالم لم يَعَُُد يُفُهََم وفقًًا له بالطرق السابقة، بل انطلاقًاً من التشكيك فيمايُ سُمّّى السرديات الكبرى مثل 

التقدّّم وحقائق العقل المطلقة، والتشكيك أيضًًا في وجود ذات إنسانية عارفة مُُوحََّدََة تتفاعل بصفتها 

هذه مع عالم موضوعي، أو موضوعات خارجية بالنسبة إليها.

وتجتمع غالبية مفكري ما بعد الحداثية المنشغلين بالتأمل النظري على أن الواقع هو نتاج زاوية النظر 

الواقع  التمثلات عن  وانفصال عالم  منه،  والتصورات  تمثّلّاته  تُنُتج  التي  القوّّة  والمصالح وعلاقات 

الذي تمثله، ما يبرر الاشتباه بنسبوية هذا التيار الذي ينفي وجود أي مرتكز ثابت يمكن التمييز بموجبه 

بين الحقيقة والوهم. وقد عرّّفه سوكال وبريكمون بأنه "تيار فكري يتسم بالرفض الصريح بدرجة أو 

إمبريقية،  اختبارات  'التنوير'، وبخطابات نظرية منفصلة عن أي  الذي كرّّسه  العقلاني  للتقليد  أخرى 

وبنسبية إدراك–معرفية وثقافية تعتبر العلم مجرد 'سردية' أو 'خرافة' أو بناء اجتماعي آخر"))).

لليندا هتشيون،  الفكر. فوفقًًا  الباحثين على مسألة واحدة دون غيرها بوصفها سمة هذا  ويركز بعض 

شدد الأديب والباحث الإيطالي أمبرتو إيكو Umberto Eco )1932–2016( على مقولة ميشيل فوكو إن 

القوة/ السلطة Power ليست أحادية مركزية، بل هي قائمة في جميع المجالات الاجتماعية؛ وعدََّ تبنّّيها 

مقياسََ الفكر ما بعد الحداثي. وأشارت هذه الباحثة إلى وجود العديد من "ما بعد الحداثيات"، انطلاقًاً 

المعرفة  البنيوية، وشروط  ما بعد  لنظرية  التفكيكي  والباعث  النصية والاختلاف عند جاك دريدا،  من 

في المجتمعات الرأسمالية المتقدمة عند فرانسوا ليوتار François Lyotard )1924–1998(، والصورة 

.((()2007–1929( Jean Baudrillard المزيفة وحلول تمثيل الواقع محل الواقع عند جان بودريار

يصاحب مصطلحات فكر ما بعد الحداثية التباس وغموض، ما يتيح تفسيرها على عدة أوجه. ويسمح 

لأفكار أو ممارسات غير عقلانية باكتساب مقبولية أكاديمية تحت عنوان ما بعد الحداثية بعد أن اعترف 

الأدبي  النقد  مجالات  ولا سيما في  والإنسانية،  الاجتماعية  العلوم  في  مختلفة  تخصصات  في  بها 

والفلسفة والأنثروبولوجيا والدراسات النسوية. يصح هذا، على نحو خاص، بالنسبة إلى الجيل الثاني 

أفكارًًا  وتتضمن  مفهومة  الفلسفية،  غير  وخصوصًًا  الأول،  الجيل  فنصوص  "ما بعد الحداثيين"،  من 

مفيدة وقابلة للمناقشة العقلانية، بما في ذلك تلك الأفكار التي تنتقد العقلانية الغربية. وتبدو بعض 

للتعقيد  نتيجةًً  الفهم  بين عسر  الفرق  ما يطمس  فهمها،  بسبب صعوبة  عميقة  الثاني  الجيل  نصوص 

مراجعة  الحصادي،  نجيب  ترجمة  للعلم،  ما بعد الحداثة  مفكري  استخدام  هراء عصري: سوء  بريكمون،  ))) آلان سوكال وجان 

وتقديم رجا بهلول )الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2025(، ص 61.

للترجمة، 2009(، ص 69–70،  العربية  المنظمة  )بيروت:  إسماعيل  ترجمة حيدر حاج  ما بعد الحداثة،  سياسة  هتشيون،  ))) ليندا 

.82–81



10 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

 Relativism النسبانية  أو  النسبوية،  إلى  إضافة  هذا  المقصودة،  النصوص  عقم  بسبب  الفهم  وعدم 

العلمية والأخلاقية على حدٍّّ سواء.

قبل ربط تسمية ما بعد الحداثية بتيارات فكرية في العلوم الاجتماعية، أطلقت على نهج في الهندسة 

المعمارية "متمرد" على الأنماط المعمارية السائدة في الحداثة منذ خمسينيات القرن العشرين، وتبنى 

أيضًًا  وتمرّدّ  والتعقيد،  بالتناقض  ورحب  الوظيفية،  بالبساطة  يتقيد  ولم  الأساليب،  تعددية  النهج  هذا 

على تيارات أدبية وفنية))). وقد استفاد فكر ما بعد الحداثية من أفكار ومصطلحات فلسفية لفريدريش 

شرط  ليوتار  فرانسوا  جان  كتاب  إلا بعد  الفلسفي  المعجم  يدخل  لم  لكنه  هايدغر،  ومارتن  نيتشه 

ما بعد الحداثة The Postmodern Condition )1979، بالفرنسية(. ويُعُرِِّف ليوتار ما بعد الحداثة، في 

كتابه هذا، كما يلي: "أُعُرِِّف ما بعد الحداثي باعتباره التوجس من السرديات الكبرى أو التشكيك فيها. 

ألعاب  فيه نموذج  أيضًًا"))). ووظّفّ  يفترضه  العلوم  العلوم، ولكن تقدم  نتاج تقدم  التوجس هو  هذا 

اللغة عند لودفيغ فتغنشتاين Ludwig Wittgenstein )1889–1951( في التأكيد على الصلة بين نوع 

اللغة المسمّّى "علمًًا" وذلك النوع المُُسمّّى "أخلاقًاً" و"سياسة". فجميعها أنواع من اللغة )تصبح أنواعًًا 

من الخطاب عند المتأثرين بفوكو(. ومع فقدان السردية العلمية بتراجع السرديات الكبرى بلغة ليوتار، 

وصعود التخصصات بمرجعياتها الخاصة بها، وازدياد حاجة البحث العلمي إلى الميزانيات بسبب 

التكنولوجيا المستخدمة، أصبح العلم خاضعًًا للنظم والإدارات المتحكمة في الميزانيات، ولم تعُُد 

السردية مصدر شرعية العلم، بل صار مصدرها إجماع العلماء في كل تخصص، وأصبح تحرير العلم 

من السيطرة والاحتكار من أهم قضايا مرحلة ما بعد الحداثة.

سبق أن ميّّزتُُ في كتابي الدين والعلمانية في سياق تاريخي بين النقد العقلاني للتنوير الذي مارسه 

بالنظر   )1944( التنوير  كتابهما جدلية  في  وهوركهايمر  ولا سيما أدورنو  النقدي،  الحداثي  الفكر 

للتنوير  ما بعد الحداثي  والنقد  جهة،  من  ذاته  نقد  على  وقادرًًا  مكتمل  غير  مشروعًًا  بوصفه  إليه 

 الذي أطلقه فوكو قبل أن يوسم فكره بهذه الصفة من جهة أخرى، وتحديدًًا حين كان يتبنى البنيوية

الثقافة  في  التحول  عن  الأهم  المصدر  معًًا  يُعُدّّان  كتابان   )2015–1925( حسن  إيهاب  المولد  الأميركي – المصري  ))) للباحث 

والإنتاج الأدبي خلال ستينيات القرن العشرين نحو ثقافة ما بعد حداثية، وأهم سماتها: زاوية النظر الذاتية وعدم استقرار المعنى، 

والميل إلى الهجنة أو التهجين، وعدم الالتزام بالنوع الأدبي، واحتمالات التأويل المتعددة ومطالبة المتلقي بالمشاركة في توليده، 

والتشكيك في الحقائق المستقرة. ينظر:

Ihab Hassan, The Dismemberment of Orpheus: Toward a Postmodern Literature, 2nd ed. (Madison, Wis: University of 
Wisconsin, 1982 [1971]); Ihab Hassan, The Postmodern Turn: Essays in Postmodern Theory and Culture (Columbus: 
Ohio State University Press, 1987);

وثمة كتاب تحوّّل إلى مرجع رئيس حول عمارة ما بعد الحداثة هو:

Charles Jencks, The Language of Postmodern Architecture (London: Academy Editions 1977);

ينظر أيضًًا مقابلة في مجلة ستايل:

Frank L. Cioffi, "Postmodernism, Etc.: An Interview with Ihab Hassan," Style, vol. 33, no. 3, Postmodernism and Other 
Distractions: Situations and Directions for Critical Theory (1999), pp. 357–371.

(5) Jean–François Lyotard, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, Geoff Bennington & Brian Massumi 
(trans.), Foreword by Fredric Jameson (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1984 [1979]), p. xxiv.



11 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

التي  الجدلية  نقدهما على  في  وهوركهايمر  أدورنو  ركّّز  وقد  البنيوية.  ما بعد  إلى  تجاوزها  قبل 

عن  والتخلّيّ  العقل،  أداتية  على  ثم  ومن  للسيطرة،  أداة  بوصفها  المعرفة  إلى  النظر  زاوية  تولدها 

ذلك  بما في  والنجاح،  النجاعة  على  والتركيز  للعلم،  التقني  الاستخدام  لمصلحة  النظرية  المعرفة 

العلم  استخدام  عملية  في  رأيهما،  بحسب  الصيرورة،  هذه  وتبدأ  الهدفين.  لهذين  القيم  إخضاع 

التي  الأرقام  لصالح  والنوعيات  الكيفيات  وتحييد  الرياضي  المنهج  باستخدام  السيطرة  لغرض 

أن  اعتبرتُُ  وقد  الجديد.  ثالوثه  والسيطرة  والنجاعة  الحساب  وبات  التنوير)))،  أقنوم  أصبحت هي 

هو  للتنوير  العقلاني  النقد  نقدُُ  وما ميز  للتنوير.  العقلاني  للنقد  نقدٌٌ  عمليًًا  هو  ما بعد حداثي  الفكر 

القيم للنجاعة والنجاح  التشكيك في موضوعيته، وتجاوز نقد إخضاع  العلم إلى  أداتية  تجاوز نقد 

.((( إلى التشكيك في إمكانية وجود قيم كونية أصالًا

الجامعات الأميركية،  العشرين، الانتباه في  القرن  بنشرها منذ ستينيات  بدأ  التي  لفتت أعمال فوكو، 

أدخلت  التي  الجنسية،  العلاقات  وتاريخ  السجن  وتاريخ  الجنون  بتاريخ  المتعلقة  ولا سيّمّا أعماله 

النقاش حول علاقات الحقيقة والقوة/ السلطة ضمن اهتمامات فكر ما بعد الحداثة. فخلافًاً لانشغال 

هوركهايمر وأدورنو بعقلنة تقليد التنوير للمجتمع أو العالم، ركَّزَ فوكو على مجالات تعد هامشية في 

علم التاريخ مثل الجنون والمرض والجنس والجريمة والموت. وتسهم دراستها في تعقّّب نشوء الذات 

)المستشفيات(،  والعلاج  )السجون(،  والعقاب  الرقابة  السيطرة:  مؤسسات  فهم  خلال  من  الحديثة 

والكشف عن لعبة القوة السياسية خلف ما يبدو مصطلحات موضوعية.

في ثمانينيات القرن العشرين وتسعينياته، تغلغلت ما بعد الحداثية في الفكر الاجتماعي واشتبكت مع 

الهوية. وفي  النسوية والجندر، وما بعد الاستعمار وسياسات  قضايا اجتماعية مطروحة، مثل قضايا 

هذه المرحلة أيضًًا، انتشرت فكرة عن "ما بعد الحداثة" باعتبارها مزاجًًا فنيًًا وأدبيًاً يجمع بين النخبوية 

والانحلال Decadence )كما في أعمال النيويوركي آندري وورهول الفنية( وضربًاً من النسبانية، أو 

المقاربة الفلسفية النسبوية.

بالمحافظين  ما بعد الحداثة  فلاسفة  هابرماس  يورغن  وصف  للحداثة،  الفلسفي  الخطاب  كتابه  في 

عنده.  الحداثة  لخطاب  المرادف  والعقلانية  التنوير  لخطاب  تقويضًًا  الفكرية  وعدََّ جهودهم  الجدد، 

 .Asthetization of Knowledge وانتقد أيضًًا ميلهم إلى النسبوية أو النسبانية وإلى جمالية المعرفة

له والدفاع عنه في  التعصب  ليست مشروعًًا واحدًًا يمكن  الدراسة،  الحداثة، من منظور هذه  ولكن 

النقد.  مهمة  عليها  يسهل  الذي  الافتراض  هذا  من  تنطلق  التي  "ما بعد الحداثة"  ما يسمّّى  مواجهة 

وطغيان،  وديمقراطية  واستعمار،  وطنية  ودولة  ورجعية،  وتقدُُّم  ولاعقلانية،  عقلانية  فالحداثة 

وفردية وجماهير، وديمقراطية ليبرالية وشعبوية وفاشية، وتسامح ورهاب الأجانب، ورفاه اجتماعي 

وهي  سدّّها.  سُُبل  في  وتنوع  الناس  حاجات  وتوالد  استهلاكية،  وثقافة  طبقية،  وفجوات  واقتصادي 

الفكرية  الصيرورة  والعلمنة:  العلمانية  الأول:  الثاني/ المجلد  الجزء  تاريخي،  سياق  في  والعلمانية  الدين  بشارة،  ))) عزمي 

)الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2015(، ص 712–725.

))) المرجع نفسه، ص 749.



12 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

تتضمن التنوير ونقد التنوير. ومع ذلك، لا يمكننا إلا رؤية الفارق النوعي بينها وبين ما سبقها لناحية 

صعود العلم والتكنولوجيا، والمقاربة العلمية للطبيعة وجسد الإنسان والمجتمع، والعقلانية في سبل 

الإدارة، وصعود الدولة الحديثة، ونشوء البنى المؤسسية عمومًًا، والاعتراف بالذات الإنسانية وكرامتها 

وصعود مفهوم "حقوق الإنسان".

لم يؤدِِّ نقد التنوير إلى هيمنة فكر بعد حداثي، بل عزز القوى الناقدة للتنوير في الحداثة ذاتها؛ وبالمثل، 

لصالح  )أو  أيضًًا  الحداثة  في  للديمقراطية  المعادية  القوى  يخدم  قد  الليبرالية  الديمقراطية  نقد  فإن 

الديمقراطية جدليًًا إذا تطورت لغرض التغلب عليه، أو إذا كان منطلق النقد ديمقراطيًًا(؛ وفي جميع 

الحالات، لا ينتِِج نظامًًا سياسيًًا ما بعد حداثي. ولم يطلعنا أحد على سمات مثل هذا النظام السياسي 

بعد. فما بعد الحداثية هي تيارات راديكالية غير سياسية أو فاقدة الصلة بالسياسة، أو مهتمة بسياسة 

ما بعد الدولة، وهي تعبير آخر عن عدم التسييس.

تيارًًا كونها  من  الرغم  على  أنها  ما بعد الحداثية  في  والمثير  الجديد  أن  وبريكمون  سوكال   كتب 

تأسيس  بالعقلانية ومحاولة  وتاريخيًًا  تميّّز عمومًًا  الذي  اليسار  أغرت جزءًًا من  فإنها  ضد–عقلاني، 

تبنّّى  الذي  الماركسي  الفكر  تنبؤات  بعض  خطأ  اتضاح  التأثر  هذا  عوامل  ومن  العلم.  على  منهجه 

البروليتاريا  وثورية  الطبقات،  الرأسمالية، وصراع  نهاية  تنبؤاته بخصوص  العلمي، ولا سيما  المنهج 

وتحولها إلى أغلبية. ومع نشوء الحركات الاجتماعية الجديدة، مثل حركات السود والنسوية والمثلية، 

وغيرها، وتشديدها على قضايا الهوية والاعتراف، تخلّتّ أوساط في اليسار عن التوجهات التي كانت 

تُعََُدّّ عقلانية كونية لصالح نسبانية ثقافية أو لصالح توجهات تُوُلِيِ تمثيلات الواقع أهمية أكبر مما توليه 

للواقع ذاته))).

وظهرت تعميمات تخلط بين نقد نظريات التقدم الخطي للتاريخ، وهو نقد محق، ونقد التقدم عمومًًا. 

مستوى  وارتفاع  الأعمار،  معدل  زيادة  مثل   ، فعالًا حاصلة  تطورات  قيمة  إنكار  في  ما يمعن  وغالبًًا 

المعيشة، وتنوع حاجات الفرد، ووعيه لكرامته، والتغير الجذري في وضع المرأة، وغير ذلك، بحجة 

الأوروبية  الدول  في  التقدم  مظاهر  بعض  ضد  غربي  نقد  نشر  في  ما أسهم  السلبية،  التقدم  جوانب 

العناية  مستوى  على  المنال،  بعيد  هدفًاً  التقدم  هذا  عناصر  بعض  فيها  ما زالت  بلدان  في  والغربية 

الصحية، والرفاه الاجتماعي، والحريات الفردية، وحقوق المرأة، وغيرها.

وبدا العِِلم هدفًاً سهالًا مقارنةًً بالمؤسسات والنظم التي يتطور فيها وتستخدم نتائجه، والتي تعمل فيها 

غالبية منظّرّي ما بعد الحداثة، حيث إن الغالبية الساحقة من منظّرّي ما بعد الحداثية مؤلفة من أساتذة 

اليسار في  لمنظّرّي  أساتذة، وذلك خلافًاً  ثم  الجامعة، طلابًاً  أمضوا حياتهم في  في جامعات غربية 

القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين. وقد لاقى هذا التيار تشجيعًًا من المؤسسات 

الأكاديمية، ولا سيما في الولايات المتحدة الأميركية، ولم يعد ظاهرة هامشية في العلوم الاجتماعية 

العلوم  في  تأثيره  احتواء  ويمكن  الدقيقة،  العلوم  في  العلمي  الإنتاج  في  لا يؤثر  وهو  والإنسانية. 

))) سوكال وبريكمون، ص 252، 257.



13 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

الاجتماعية، وخصوصًًا أنه راديكالي بلا سياسة أو فاعلية سياسية. وهو يُؤُثِّرِ في جزء من الطلاب وفي 

أوساط محبََطة في اليسار باحثة عن تبريرٍٍ نظري لعدم الفاعلية السياسية.

الدولة؛  ما بعد  سياسة  عن  ما بعد الحداثي  بالفكر  المتأثرة  السياسة  المنزوعة  الراديكالية  تبحث 

فالأخيرة مُُستَبَِِدّّة بحكم تعريفها، ولاتَ صَلُحُ أدوات للتغيير إالّا الجماعات العفوية المستقلّةّ التي تعمل 

خارج الدولة وضدها. ويعني التحرر غياب السيطرة، وحرية اكتشاف أنماط حياة نرجسية، وتوسيع 

المباشرة  الديمقراطية  وتصبح  للفرد،  الأخلاقي  التشكل  عن  الجمالية  والتعبيرات  الذاتوية،  حدود 

والمشاركة معًًا هما النموذج السياسي الذي يُطُمََح إليه، وتُقُدََّر على نحوٍٍ خاص قوة المحلّوّية ومقاومة 

الأفراد المنعزلين للدولة. الإيثوس السائد في هذه الحالة يبدو راديكاليًًا، ولكنه في الواقع ليبرتاري 

نحو  على  النظر،  ويلفت  يمينها))).  من  الليبرالية  نقد  في  النهاية،  في  يُخُتَزَل،  إنه  أي   ،Libertarian

خاص، موقف ما بعد الحداثية السلبي من الدولة والهوية عمومًًا، لكن هذا الموقف لايُ فُعّّل إلا ضد 

ما قد يكون مفهومًًا )وليس  الجماعية الأهلية،  للهويات  إيجابية  الوطنية والقومية، مع مقاربة  الهوية 

( في الدول الديمقراطية الليبرالية المتطورة، ولكنه ليس مفهومًًا ولا مقبوالًا في بلدان  بالضرورة مقبوالًا

تعاني هشاشة الدولة وتغوّّل الهويات الجماعية وسياسات الهوية الطائفية والمحلّوّية على أنواعها. 

وسبق أن تطرقت إلى هذا الموضوع بتوسع في كتابين)1)). ويفترض أن يكون هذا المحور مدخالًا ثالثًاً 

في نقد ما بعد الحداثة من "منظورنا"، وربما يكون ذلك في دراسة أخرى.

يبدو أحيانًاً أن فلسفة ما بعد الحداثة تركز على الفرق والاختلاف ضد الهوية )بمعنى التماثل(، بحيث 

يثير التماثل في كتابات مفكريها تداعيات سلبية، في حين يثير الاختلاف تداعيات إيجابية، وكأن هذه 

التمييزات المجردة، التي يفترض أن تكون محايدة، هي أحكام معيارية. وتتورط هذه الفلسفة نفسها 

في التماثل حين لا ترى الفرق الجوهري بين العلم وغيره من ضروب الخطاب والسرديات، وتشدد 

المعنوية للسيطرة، ولا ترى خصوصية  أو  المادية  القوة  السلطات، بمعنى ممارسة  بين  التماثل  على 

سلطة الدولة، وخصوصية عنفها.

صيغة  أو  الفكر  لهذا  محدّّد  شكل  غياب  الغربية  الأكاديميا  في  ما بعد الحداثية  نجاح  عوامل  ومن 

والغموض  الازدواجية  تحوّّلت  المتأخر،  الصناعي  المجتمع  في  الغربية  الأكاديميا  ففي ظروف  له؛ 

وغياب منهج محدد إلى أدوات مفيدة في التقدم الجامعي والنشر. فهي بصيغتها هذه لا تشكّّل تهديدًًا 

المتخصصة  البحثية والمجلات  المراكز  قابالًا للاحتواء من خلال  بديالًا مرنًاً  القائم، وتشكّّل  للنظام 

والمؤتمرات، وغيرها. ثمّّ إن النسبيّّة الثقافية، التي يتمخض هذا الفكر عنها، تُسُهِِم في انتشاره لدى 

سريعو  التيار  هذا  من  الباحثين  إن  متناقضة.  لأسباب  الثالث  العالم  في  وراديكالية  محافظة  عناصر 

(9) Gregory Smulewicz–Zucker & Michael J. Thompson, "Introduction," in: Gregory Smulewicz–Zucker & Michael 
J. Thompson (eds.), Radical Intellectuals and the Subversion of Progressive Politics: The Betrayal of Politics (New York: 
Palgrave Macmillan, 2015), p. 6.

المنشأ  في  بحث  العربية:  الدولة  وكتاب:   ،)2023( والسياقات  والنظرية  الفلسفة  في  أطروحة  الدولة:  مسألة  كتاب:  )1)) أقصد 

والمسار )2024(.



14 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الكبرى  الشركات  مع  وحتى  والمؤسسات،  والجامعات  الدوريات  مع  علاقاتهم  ويرتبون  التكيف 

المموّّلة للمراكز والمشاريع البحثية)1)). فثمة تبرير ما بعد حداثي لكل شيء.

نقد ظواهر سلبية، وحتى ممارسات قمعية، في  إن من أهم عوارض فكر ما بعد الحداثة هو تجنب 

للفرق  المفهوم  وغير  المجرد  الانحياز  عقم  ويظهر  الاختلاف.  احترام  بحجة  مختلفة  مجتمعات 

معيارية.  إلى  تحليلية  بتحويلها من مصطلحات  والوحدة،  والتساوي  التماثل  مقابل  في  والاختلاف 

ويظهر العبث في أن الاختلاف المحض يساوي بين الظواهر بوصفها جميعًًا مختلفة، ومن ثم فلا فرق 

بينها في ذلك، أي في الاختلاف. ويصبح نقد الآخر المختلف انحيازًًا ومحاولة فرضٍٍ لثقافة واحدة 

أو خطاب واحد، مثل خطاب التنوير أو العلم، أو الديمقراطية. ومن العوارض المهمة الرائجة أيضًًا 

التي  أنه بديل من نقد القوى  الواقع، والأهم  العلم والعقلانية عمومًًا هو بديل من نقد  أنّّ نقد  توهُُّم 

اتخاذ  العزوف عن  الفكر على  الناجم عن هذا  الانطباع  السيطرة، وبذلك لا يقتصر  تستخدمهما في 

مواقف قاطعة ضد الظلم، بل يعمد إلى إيهام فئات من الطلاب والأكاديميين أن ما يقومون به حين 

يتسابقون في كشف سلطوية العلم، وفضح وهم كونية القواعد الأخلاقية، إنما هو عمل نقدي فعالًا 

يعفيهم من الممارسة النقدية في الحياة العمومية. والنتيجة هي مغادرة مجالَيَ النقد، أي تجنب النقد 

موزعة  السلطة  أن  بحجة  والحكومات  الدولة  جانب  من  السلطة/ القوة  ممارسات  ضد  الأخلاقي 

الموضوعي  التحليلي  النقد  عن  والاستغناء  زائفة،  الكونية  الأخلاقية  والقيم  مكان  كل  في  ومنتشرة 

بموجب المنهج العلمي في الوقت ذاته، والعزوف عن أداء ما هو مفيد في أي من المجالين.

من ناحية أخرى، وجدت حركات اجتماعية عديدة متأثرة بمزاج اليسار الجامعي الجديد هذا، مثل 

حركات حقوق المرأة والأقليات والجماعات الضاغطة لسياسات رفاه اجتماعي للفقراء والاعتراف 

بالتوجهات الجنسية المختلفة، مكانًاً لها في الدولة الديمقراطية الليبرالية. وأصبحت تحمي مصالح 

الجماعات المختلفة )الأقليات، والمثليين، وغيرهم(، من خلال تمثيلها في إطار النظام القائم. لكن 

الاهتمام بتمثيل هذه الفئات وبالتعبيرات عن الواقع أكثر من الاهتمام بالواقع ذاته دفع أيضًًا نحو الغفلة 

عن قضايا غالبية السكان من العمال والطبقة الوسطى)1)) التي وقعت فريسة للشعبوية المعادية لليبرالية 

والأجانب وحقوق الأقليات.

معرفية لا–أسسية  مقاربة  وتتبنى  للمعرفة  أسس  تنفي وجود  التي  الأفكار  الأجواء  هذه  مع  تفاعلت 

Antifoundational. وبموجبها، يُبُنى العالم الاجتماعي وحتى العالم الطبيعي من خلال ذوات هي 
منتِِج  واقع  هي  بل  فحسب،  سالبًًا  مفهومًًا  ليست  فالقوة/ السلطة  القائمة.  القوة  علاقات  نتاج  ذاتها 

أيضًًا. وتتركَّبَ هذه الذوات الخطابية، أي التي تنتجها علاقات القوة والخطاب المتولّدّ منها)1))، من 

(11) John Sanbonmatsu, "Postmodernism and the Corruption of the Critical Intelligentsia," in: Smulewicz–Zucker & 
Thompson (eds.), p. 34; Alan D. Schrift, Poststructuralism and Critical Theory’s Second Generation (New York: 
Routledge, 2014), p. 38.

(12) Smulewicz–Zucker & Thompson, pp. 1–4.

(13) Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison, Alan Sheridan (trans.), 2nd ed. (New York: Vintage 
Books, 1995), pp. 194, 202–203; Michel Foucault, The History of Sexuality, Volume 1: The Will to Knowledge, Robert 
Hurley (trans.) (New York: Penguin Books, 1998), pp. 100–101.



15 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

الصراعات الاجتماعية المختلفة، وهي جزئية ومنحازة. تنشغل السياسة، في هذه الحالة، بنقد اللغة 

ذاته،  الواقع  بنقد  انشغالها  من  أكثر  وتفكيكها   )Representation بالتمثيل  )وباختصار  والتعبيرات 

وبالسياسات الثقافية أكثر مما تنشغل بالسياسة)1)).

السياق  هذا  في  ولكنها  الثقافية.  النسبوية  هو  الكونية  نقد  في  الرئيس  ما بعد الحداثة  سلاح  إن 

لا تدافع عن ضحايا النسبوية الثقافية ذاتها داخل كل ثقافة على حدة. وقد يكون أبرز الأمثلة على 

للأعراف  الامتثال  بتأييده  عُُرِِف  الذي   )2007–1931(  Richard Rorty رورتي  ريتشارد  هو  ذلك 

القائمة في المجتمعات التي استقرت فيها، لأنها نمط حياة سائد أثبت نفسه  الليبرالية  الديمقراطية 

النقد  عن  غنًًى  في  ما يجعله  يُعُاديها،  من  عنها ضد  للدفاع  منطقية  أسباب  لديه  وليس  الغرب.  في 

الثقافية،  والمحددات  القوة،  وعلاقات  المكان،  نتاج  هو  اجتماعي  خطاب  فكلّّ  للأفكار،  العميق 

وغيرها. وليس في جعبة رورتي حُُجّّة حقيقية ضد الفاشية سوى أنها ليست الطريقة التي تُدُار فيها 

المتحدة ضد  الولايات  المنوال يفترض أن يحاجّّ في  المتحدة)1)). وعلى هذا  الولايات  الأمور في 

ممارسات الرئيس دونالد ترمب ونزواته الشعبوية والتسلطية، ولا سيما في دورة رئاسته الثانية، بأن 

ما يقوم به ليس أميركيًاً.

أن  يدّّعي  الأول  الثالثي.  والعالم  الأميركي  ما بعد الحداثي  ما بين  خفيٌٌّ  تواطؤٌٌ  يحصل  وهكذا، 

أن  يدّّعي  والثاني  أخرى؛  بلدان  على  فرضه  ولا يجوز  غربي،  حياة  نمط  هي  الليبرالية  الديمقراطية 

لنمط الحياة الغربي هذا وجهًًا آخر وهو الاستعمار الذي يفرض نمط الحياة الغربي على بلدان العالم 

وليست  غربية  قيمًًا  بوصفها  الإنسان،  مثل حقوق  مقولات  كونية  زيف  الثالث. وكلاهما يؤكد على 

كونية)1)).

وقد تسربت هذه النسبية الثقافية إلى دراسات ما بعد الكولونيالية، فأصبح مايُ حُسََب عِِلمًًا في ثقافة 

أيضًًا،  يُعََُدّّ أيديولوجيا استعمارية في ثقافة أخرى. وهو مايُ رُى من زاوية نظر الطرف المستعمِِر  ما، 

ما يجري  كل  مسؤولية  الاستعمار  تحميل  في  بعيدًًا  الدراسات  هذه  ذهبت  لقد  مقلوبًاً.  يُرُى  ولكنه 

في الدول المستعمََرة سابقًًا، وصوالًا إلى نفي الذات الفاعلة لدى هذه الشعوب وقواها الاجتماعية 

والسياسية)1))، إضافة إلى رفض رؤية العناصر العلمية في أبحاث علماء من الدولة الاستعمارية )بمن 

فيهم مستشرقون(، والتأكيد على الخطاب وعلاقات القوة فقط، والعزوف عن بذل الجهد لفضح البعد 

(14) Smulewicz–Zucker & Thompson, p. 5.

)1)) تيري إيغلتون، أوهام ما بعد الحداثة، ترجمة ثائر ديب )الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودارسة السياسات، 2019(، 

ص 49–50.

نقاشًًا بين ريتشارد رورتي وإدوارد سعيد هو أشبه  الباحثة المصرية – الكندية شادية دروري عبثية حوار كهذا مصطنعةًً  )1)) بيّّنت 

بـ "حوار طرشان"؛ ففي هذا الحوار المتخيل يَعَدّّ رورتي الديمقراطية الليبرالية نمطََ حياة أميركيًًا، في حين يراها سعيد إملاءًً من الرجل 

الأبيض على العالم بدالًا من أن يُحُاسِِب سياسة الغرب بموجب ادعاءاته الديمقراطية الليبرالية. ينظر:

Shadia Drury, "The Postmodern Face of American Exceptionalism," in: Smulewicz–Zucker & Thompson (eds.), p. 29.

)1)) حول هذا الموضوع، ينظر:

Olúfẹ́́mi Táíwò, Against Decolonization: Taking African Agency Seriously (London: Hurst, 2022).



16 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الأيديولوجي بالفصل بينه وبين العلمي. ولماذا يُتُعب الباحث نفسه في فضح هذا البعد ما دام العلم 

هو في حد ذاته سيطرة، مثل أي علاقة بين ذات وموضوعها، بمجرد أنها جعلته موضوعها؟

وإذا كان كل شيء يُرُى من زاوية نظر ناجمة عن علاقات قوة ومصالح وثقافة محددة، فهذا يعني أن كل 

فكرة هي نوع من الأيديولوجيا. إذا كان الأمر كذلك، فحتى نقد الأيديولوجيا هو أيديولوجيا، ولا معنى 

العناصر الأيديولوجية في  إمكانية مهاجمة  ما يحرمنا من  أيديولوجيا على أخرى،  له إلا في تفضيل 

دراسة المستعمِِرين للمستعمََرين، وفهم العناصر العلمية وتقديرها وكذلك الاستفادة منها؛ وما يوهن 

كذلك ثقة المستعمََرين بأن ينتجوا هم أيضًًا معارف علمية عن أنفسهم وعن الآخرين بوصفهم جزءًًا 

عملهم  ولا يقتصر  فعلي،  استقلال  إلى  الشكلي  السياسي  الاستقلال  يحوّّلون  بحيث  الإنسانية،  من 

على مساجلة إرث الاستعمار.

السرديات،  ما بعد الحداثية مثل منهج تفكيك  ما بعد الاستعمار عناصر من فكر  تبنّّت دراسات  لقد 

استُخُدم  إذا  المفيد  المنهج  هذا  ولكن  القوة/ السلطة.  تعبيرًًا عن علاقات  بوصفه  الخطاب  وتحليل 

في مرحلة من مراحل البحث ولهدف محدد فقط، لا يساعد على أكثر من ذلك، فالسرديات في هذا 

الفكر متعددة، وعلاقات القوة/ السلطة متشظية ومنتشرة، ولا أفضلية لخطاب على آخر، ولا لسردية 

، على ضرورة  التحرير على سردية الاستعمار. فالمفكر ما بعد الحداثي يشدد، في حالة فلسطين مثالًا

الإنتاج  على  كما يشدد  الصراع،  بشأن  سرديتين  وجود  على  مؤكدًًا  الفلسطينية،  بالسردية  الاعتراف 

الثقافي الفلسطيني، ويبالغ في تضخيمه وتضخيم دوره ليضاهي الإسرائيلي؛ مع أن الصراع هو بين 

مستعمِِر ومستعمََر، والنضال هو تحرري، وليس تنافسًًا بين سرديتين. وليس مطلوبًاً من الفلسطيني أن 

يتفوق على الإسرائيلي ثقافيًًا لكي يُعُترَفَ بحقوقه.

أولًاً: عن مقاربة ما بعد الحداثية للعلم
يدخل رفض السرديات الكبرى التي يفترض أنها كانت سائدة في الحداثة في تعريف ما بعد الحداثية. 

وهذه تُبُسّّط الأمور التي ترفضها، فهي تفترض هيمنة سردية كبرى معينة مثل سردية التقدّّم التكنولوجي، 

التاريخ، وتعدّّها حكايات لا تختلف كثيرًًا عن روايات أخرى دينية وأيديولوجية  العقل في  أو تقدم 

الخيارات  فإن  بكونها جميعها سرديات،  لو سلمنا جدالًا  لكن حتى  للعالم.  الناس  فهم  في  تتحكم 

المتاحة لا تقتصر على هذين الخيارين الضيّّقين، أي هيمنة سردية ورفضها؛ إذ توجد خيارات كثيرة 

أخرى مثل اعتبار السردية التاريخية زاوية نظر محددة تضيء جانبًاً من مسار التاريخ، من دون الادعاء 

أنها كلمة السر لفكّّ طلاسم التاريخ أو العالم كلّهّ.

وتشكيك ما بعد الحداثيين في السرديات الكبرى ونقد ادعاءات التوصل إلى حقائق كونية، والتركيز 

الفلسفة والدين والأخلاق،  العلم كما ينطبق على  ينطبق كلّهّ على  الهوية،  على الاختلاف في مقابل 

فجميعها من منظور هذا التيار محددة بحدود اللغة والثقافة والتاريخ وعلاقات القوة/ السلطة القائمة، 

جميعها خطابية Discursive. وقد تعرضت مواقف مفكري هذا التيار من العلم ونسبانيتهم في هذا الشأن 



17 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

للنقد بدءًًا من سوء فهم المنهج العلمي، ومعنى الحقيقة التي يتوصل إليها بخلطها مع الحقيقة الدينية 

والميتافيزيقية، مع أن لفظ "الحقيقة" يُسُتخدََم بمعانٍٍ مختلفة تمامًًا في هذه المجالات المختلفة، مرورًًا 

بعدم مثابرتهم ومناقضتهم لموقفهم في كل ما يتعلق بإنتاجهم الفكري وتعميماتهم، وانتهاءًً بممارسة 

حياتهم، مثل غيرهم، بعيدًًا عن النسبانية من خلال الاعتماد على الثقة بإدراكهم، أو إدراك غيرهم لحقائق 

الطبيعة والمجتمع. وينطبق ذلك على موقفهم من الأخلاق، وإن كان نَسَب الطابع الخطابي والتعددية 

والاختلاف إلى الأخلاق أقرب إلى أن يكون عقلانيًًا وقابالًا للمناقشة من اعتبارهم أن العلم هو خطاب 

من الخطابات السائدة.

في دراسة نيتشه "عن الحقيقة والكذب بمعنى غير أخلاقي"، عام 1873)1))، اعتبر أن المفاهيم العلمية 

سلسلة من الاستعارات التي تصلّبّت في حقائق مقبولة. تبدأ الاستعارة بتحفيز العصب لصنع الصورة، 

ويجري تقليد هذه الصورة بالصوت، وعندما يتكرر تنشأ الكلمة التي تتحول إلى مفهوم حين تُسُتخدََم 

للإشارة إلى حالات متكررة من الحدث نفسه. الاستعارات المفاهيمية هي، إذًًا، أكاذيب لأنها تساوي 

بين أشياء غير متساوية.

هذا الكلام، الذي يعدُُّه مفكرو ما بعد الحداثة من مآثر نيتشه المهمة التي تركت أثرها فيهم، هو في 

الحقيقة مجرد تفسير من تفسيرات عدة لنشوء الكلمات، مع أنها، في أي مجتمع معطى، في أي لحظة 

زمنية، لا تنشأ، بل تُتُوارث. أما تحويل الكلمات إلى مصطلحات Terms ومفاهيم Concepts، فهو 

جهد واعٍٍ يعرف المنخرطون فيه أنه مصطنع، وهو لايُ بُذََل بغرض الكذب على الذات، بل لأنه لا تتوفر 

أدوات غير اللغة للتعبير عن علاقات بين الأشياء، أو أنماط متكررة من العلاقات بين الظواهر. وهذا 

الجديد دلالة جديدةًً  الاستعمالي  السياق  في هذا  لتحمل  اللغة،  الكلمات من  استعارة  فعالًا  يتطلب 

معنى  غير  جديد  معنى  بحملها  بوضوح  معرّّفة  والمفاهيم  المصطلحات  لكن  الأصلي.  معناها  غير 

اللفظ الذي أصبحت تسكن فيه. وأن يجلس فيلسوف ويذكرنا أن هذه استعارة وليست معنى الكلمة 

الأصلي، ومن ثم فهي كذب، هو جهد فيلولوجي )تخصص نيتشه الأصلي( عقيم على أقل تقدير. 

قد يسحر المجاز النيتشوي غير المتخصصين، ولكن أي عالم متخصص يمكن أن يعدََّه كلامًًا فائضًًا 

عن الحاجة، أو حشوًًا، أو بلاغة في أفضل الحالات. وربما تكون قراءة نيتشه مفيدة في تقضية وقت 

ممتع )بحسب ذوق القارئ( كما يكون ذلك في قراءة نص أدبي تتخلله ومضات ذكية ومحفّّزة على 

التفكير. ولكنها لا تفسر الظاهرة، بل تضيء على أحد جوانبها فتضخمه وتعتّمّ على أبعادها ومكوناتها 

الأخرى، وتعمم المقولة الناتجة من هذا الإجراء الأدبي كأنها تفسير للظاهرة. وهذه السمات/ العيوب 

تميّّز نصوص نيتشه المؤثرة في تيارات ما بعد الحداثية.

رأى ليوتار أنه مع تطور العلم والتخصصات ونسبيتها توزعت المشروعية بالقطعة لكل فرع علميّّ على 

حدة. وأصبح تكاثر الخطابات العلمية يُنُظَّمَ على أساس المدخلات والمخرجات؛ أي التكلفة والعائد. 

(18) Friedrich Nietzsche, "On Truth and Lies in a Nonmoral Sense," Reprinted in: Philosophy and Truth: Selections 
from Nietzsche’s Notebooks of the Early 1870s, Daniel Breazeale (ed. & trans.) (New Jersey/ London: Humanities Press, 
1979), pp. 82–83.



18 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

وبهذا المعنى، أصبح مطلوبًاً من العلم أن يكون قابالًا للقياس البراغماتي. وتَبَيََّن أن صحة العلوم محدودة 

وليست مطلقة، وأصبحت النظريات السائدة في كل فرع علمي تتحدد بناءًً على إجماع الخبراء)1))؛ إذ لم 

تعد هناك ميتا–لغة يُقُبَلَ على أساسها البرهان العلمي. لم يَعَُُد ثمّّة منهج واحد واضح بذاته خلف العلوم 

جميعها، بل مناهج عديدة. هذا يعني أن العلم فقد قاعدته السردية)2)). وسقط، وفقًًا لليوتار، ارتباط التقييم 

العلمي بالتقييم الأخلاقي لصالح ارتباط العلم بالتكنولوجيا؛ أي بالثنائية "ناجع وغير ناجع" أو "فعّّال وغير 

فعّّال". إنّّ ارتباط العلم بالتكنولوجيا وأدوات البحث بالتمويل أدى إلى أن يسخََّر العلم في دعم السلطة، 

وأصبح الطالب يبحث في دراسته عمّّا هو فعّّال وليس ما هو صادق)2)). وفي مرحلة ما بعد الحداثة، وفقًًا 

لليوتار أيضًًا، تُؤُدََّى التقاليد الإبستيمولوجية القديمة والفلسفة دورها منفردة، وكأنها تخصص تأملي قائم 

بذاته، فلاتُ شُرّّع لمنظومات المعرفة الأخرى، ولا تفرض عليها وصفات إبستيمولوجية أو أخلاقية.

، الذي فصل العلم عن الوصفات  لكن ألم تتبنََّ الحداثة النقدية هذا التوجه عند إيمانويل كانط، مثالًا

الأخلاقية فصالًا تامًّّا؟ وإلى حدٍّّ بعيد كان هذا أيضًًا حال أي علم يُطُوِِّر قواعده وقوانينه خارج الفلسفة. 

وبحسب ديفيد هيوم أيضًًا، فإن العلم ليس لديه – خلافًاً للفلسفة والدين – إجابات عن أسئلة وجودية. 

لايُ شُرعََن العلم في الحداثة من خلال سرديات فلسفية كبرى، تنويرية أو غيرها، بل من خلال تبيين 

المنهج العلمي المستخدم، والصرامة في استخدامه، ومن التجربة والممارسة، أي استنادًًا إلى تطبيق 

بين  علاقة  تثبِّتِ  التي  القوانين  وتفعيل  العملية،  والحياة  والطب  والزراعة  الصناعة  في  النتائج  هذه 

)وتحديدًًا  العلم  شرعية  تأتي  هنا  من  عليها.  بناءًً  التكنولوجيا  وتصميم  العلمي،  التنبؤ  في  متغيرات 

صدقيته(، لا من السرديات الكبرى كما يحسب ليوتار. قد تكون السرديات الفلسفية والأيديولوجية 

دافعًًا للاكتشاف العلمي أو عائقًًا يحول دون تطوره، ولكنها ليست مصدر صدقيته.

إن  والقول  كانط،  لغة  تبنينا  إذا  الأخلاقية  الأحكام  منفصلة عن  العلمية  الأحكام  أن  على  والإصرار 

العلم لا يجيب عن أسئلة وجودية بشأن معنى الحياة في هذا الكون غير المتناهي، خلافًاً للتعبد الديني 

بالنسبة إلى المؤمن، وإن كانت ممارسة البحث العلمي تمنح بعض الباحثين رضًًا ذاتيًًا وترضي الفضول 

وحب الاكتشاف عند بعضهم، لا يعنيان الإشادةََ بالعلم خلافًاً لأوجه النشاط الإنساني الأخرى، بل 

يكشفان عن احتمالات خطِِرة مثل تسخير العلم لأهداف غير أخلاقية من خارجه.

إن القرارات الأخلاقية بشأن كيفية استخدام العلم والمسؤولية عنها تقع على عاتق من يستخدمونه، 

أنفسهم.  العلماء  وأخيرًاً  الدول،  في  القرار  وصناع  ومديريها،  الكبرى  الشركات  أصحاب  سيما  ولا 

)1)) نذكّّر هنا بأن أهم فكرة ما بعد حديثة قدّّمها نيتشه كما يبدو تتلخص في أن مانُ سُمّّيه حقائق هو مواضعات أو اتفاقات بشرية، 

.Ibid., p. 84 :أوهام نسينا أنها أوهام، استعارات بليت وفقدت قوتها الحسية، عملات فقدت نقوشها فأصبحت مجرد معدن". ينظر"

وهذا هو مزاج مفكري ما بعد الحداثة الذي دفعهم إلى الاستفادة من مقولة توماس كون حول أن البردايم في العلم هو مسألة إجماع 

بين العلماء.

للنشر والمعلومات، 1999(،  )القاهرة: ميريت  المثقف في عصر ما بعد الحداثة  الهوية وسلطة  الهوية:  سؤال  )2)) شريف يونس، 

ص 113–114.

)2)) المرجع نفسه، ص 114.



19 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

ومع  الجدل عقلانيًًا.  كان  إذا  لذلك،  مخالفة  نتيجة  إلى  نصل  فلن  الأمر  هذا  في  النظر  ومهما أعدنا 

ذلك، فمنذ ما قبل اكتشاف الطاقة النووية لا يتوقف النقاش الحامي الوطيس بشأن مسؤولية العلماء 

)لا العلم(، خصوصًًا أنهم قادرون على إدراك احتمالات حُُسن استخدام اكتشافاتهم وسوء استخدامها 

ونتائجه الكارثية، ومن ثم التحذير منها.

الظواهر  يفسر  بل  والشر،  الخير  بين  ولا يميز  وجودية،  أسئلة  عن  إجابات  لا يقدم  العلم  وبما أن 

ويحدد طبيعة العلاقة بين متغيرات، ويميز – بناءًً على قوانين يستنبطها – بين الصحيح وغير الصحيح، 

نظر،  وجهة  العلم  فليس  نظر.  وجهة  بإملاء  وليس  بالبرهان،  نفسه  يفرض  فهو  واليقيني،  والممكن 

تبنّّت  إذا  بالإكراه  العلمية  التفكير  وتُفُرََض طريقة  يكون كذلك.  وإما أالّا  للبرهنة  قابالًا  يكون  فإما أن 

أو  تفسيرًًا لظاهرة  العلم ليس بوصفه  تبنّّي  يعني  أيديولوجيا، وهذا  العلموية بوصفها  سلطات بشرية 

تفسيرًًا  بتقديمه  كافةًً  البشرية  لمعضلات  الحل  بوصفه  بل  والمجتمع،  الطبيعة  في  ظواهر  مجموعة 

لمجمل الظواهر. ومن يتبنى رؤية كهذه فهو يفترض وجود علمٍٍ عام غير موجود، أو ينقل قوانين علم 

كلها.  والسياسية  الاجتماعية  الظواهر  إلى  النفس(،  علم  )ومؤخرًًا  الفيزياء  أو  البيولوجيا  مثل  معيّنّ، 

ولا علاقة لهذا الإجراء السياسي/ الأيديولوجي بالعلم وإجراءاته. وإذا تبنّّت سلطة ما هذه المقاربة، 

فإنها تقوم بذلك بفرض الأيديولوجيا العلموية، لا العلم، على المجتمع.

ولذلك، فإن رأي فوكو القائل إن القرن الثامن عشر تميّّز بتراجع الفلسفة وتقدّّم الرياضات، ونشوء 

عملية توزيع العلوم في مؤسسات مثل الجامعة، والمجانسة بينها في الموسوعة، وحلول إكراه العلم 

محل إكراه الحقيقة الدينية الوثوقية)2))، قائم على تفويت هذا التمييز المهم. والحقيقة أن مقولة تراجع 

ا، بحيث يشمل  الفلسفة تحتاج إلى تدقيق. كان مجال الفلسفة )لنقل حتى القرن الثامن عشر( واسعًًا جًدًّ

بعض المجالات التي باتت من اختصاص علوم مختلفة، ولكنها كانت في الوقت ذاته شأنًاً يخص 

ا من الناس المثقفين. أما بعد القرن الثامن عشر، فقد ضاق مجالها بنشوء التخصصات  فئة ضيقة جًدًّ

العلمية، ولكنها أصبحت محور اهتمام فئات أوسع من الناس بسبب زيادة أعداد المتعلمين، واتجاه 

إليها، وكل ذلك في  الكلاسيكية  الفلسفية  المحلية وترجمة الأعمال  باللغات  التأليف  إلى  الفلاسفة 

العلوم  ما أصبحت  تعالج  الفلسفة  كانت  حين  العمومي  بالشأن  الاهتمام  للناس  فيها  أتيح  مراحل 

الاجتماعية تعالجه منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر.

يرى مفكِِّرو ما بعد الحداثة أن من عواقب خسارة السردية العقلانية الفلسفية الكبرى وتقسيم المعرفة 

إلى تخصصات وانحلال التماسك الإبستيمولوجي ظواهرََ مثل فقدان المعنى، وبعثرة عناصر السردية 

إلى ما يسميه ليوتار "غيومًًا لسانية" من جهة، و"صدامات بين ألعاب لغوية عديدة" من جهة أخرى؛ 

غير  لحظات  في  مستقبِِالًا  أو  مرسِِالًا  بوصفه  أخرى،  إلى  حالة  من  لعبة  كل  في  الفرد  يتحرك  بحيث 

متجانسة من الذاتية لا تتماسك في هوية ذاتٍٍ واحدة. وحتى لو سلّمّنا بمقدماته فإنها لا تقتضي هذا 

والنشر،  للطباعة  دار الطليعة  )بيروت:  نقدية  دراسة  التاريخية:  الأنطولوجيا  موقف  والتنوير:  ما بعد الحداثة  بغورة،  )2)) الزواوي 

2009(، ص 142؛ ميشيل فوكو، يجب الدفاع عن المجتمع، ترجمة الزواوي بغورة )الكويت: صوفيا، 2020(، ص 246–247.



20 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الاستنتاج بالضرورة. ويصح أيضًًا استنتاج أن بعثرة عناصر السردية تقود إلى تماسك الذات تعويضًًا 

عن ذلك لكي يكون إضفاء الوحدة على الواقع المشتت ممكنًًا بالفكر. لكن فكر ما بعد الحداثية يصرُُّ 

على أن الأداء الذي يمنح الشرعية هو تدفّقّ المعلومات وتقليل الحركات غير الوظيفية التأملية في 

النظام، مثل المقاربات الفلسفية. فيُُستغنى عن كل ما لا يمكن تحديده بوصفه معلومة أو أداة. هكذا 

إقصاؤها)2)).  ويجري  التأملية  السرديات  فتنزع شرعية  متطلباته،  ما لا يوافق  كل  الأداء  معيار  يقصي 

والحقيقة أن هذه السرديات لم تُقُصََ من الحياة البشرية، بل تفوّّقت عليها المقاربة العلمية في تعامل 

في  حتى  العلم  وتغلغل  العلوم،  خلال  من  الطبيعة  ومع  الطب  في  الإنسان  جسد  مع  المجتمعات 

مجالات المجتمع والدولة حيث ظلََّ صراعه مع السرديات الأيديولوجية قائمًًا، سواء أدركه الباحثون 

في علوم السياسة والمجتمع أم لم يدركوه.

علم  في  المصطلح  وأصل  توليدها.  وعملية  الظواهر،  أصول  في  )البحث  الجينيولوجيا  فوكو  طبّّق 

الأنساب( على لحظات تكوينية في تاريخ الحداثة. وكتب في مقالته "نيتشه والجينيولوجيا والتاريخ"، 

عام 1971، أن الجينيولوجيا تعارض البحث عن أصل متساوٍٍ مع ذاته في هوية ثابتة وتدرس الصُُّدََف 

والتطورات العارضة Accidents and Contingencies التي قد تندمج وتولّدّ مراحل جديدة أو حقبًاً 

الأمر.  في  فلا حتمية  قوانين،  بموجب  الصيرورة  هذه  ولا تجري  ومؤسسات)2)).  ومفاهيم  جديدة 

وأظهر أن التاريخ الذي يُدُرََك كأنه أصل أو تطوّّر لذات متساوية مع ذاتها بمنزلة خيال يخترعه الخطاب 

يثوي  والاحتمال  الصدفة  وإقصاء  والعلّيّة  الضرورة  على  التشديد  أن  ورأى  تراجعي.  بأثر  الحديث 

التاريخ كأنه يتقدم خطًيًّا بما يحجب الانقطاعات في مسار  في أساس فكر الحداثة، وكذلك مقاربة 

التاريخ، فهو يصل بينها كأنها نقاط في الزمن التاريخي. ويرى فوكو أن البحث الجينيولوجي سيؤدي 

عنها  يكشف  التي  والحوادث  الفجوات  تقطعها  الذات  استمرارية  لأن  العارفة،  الذات  تشتيت  إلى 

البحث التاريخي، وقد كرر ليوتار هذا المعنى كما جاء أعلاه. وكان أول نماذج بحث فوكو التاريخي 

كتاب تاريخ الجنون في العصر الكلاسيكي الذي نشره عام 1961، حين كان يتبنى البنيوية منهجًًا. وفي 

هذا الكتاب قدّّم تقريرًًا عن بدايات العقل الحديث الذي عرّّف نفسه، وفقًًا لفوكو، من خلال التضاد 

مع الجنون في القرن السابع عشر. وفرضيته هي أن ممارسة عزل المجانين هي استحضار لممارسة 

.((2(Lepers قروسطية في عزل المصابين بالبرص

العقل نفسه ضد آخر، ويحدد هوية هذا الآخر وحقيقته في  يُعُرِِّف  المُُبكّّرة، وفقًًا لفوكو،  في طفولته 

الوقت ذاته. فالجنون لا يتكلم على نفسه، والعقل يُسُيطر على اللا–عقل، وينتزع منه حقيقته بوصفه 

(23) Gary Aylesworth, "Postmodernism," The Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive (Spring 2015 Edition), 
Edward N. Zalta (ed.), accessed on 21/12/2025, at: https://acr.ps/1L9BPdZ

(24) Michel Foucault, Language, Counter–Memory, Practice: Selected Essays and Interviews, Donald F. Bouchard 
(ed.), Donald F. Bouchard & Sherry Simon (trans.) (Ithaca, NY: Cornell University Press, 1977), p. 142.

(25) Aylesworth, "Postmodernism."



21 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

جنونًاً، أو جريمة، أو مرضًًا، أو غير ذلك)2)). ألا يعرََّف كل شيء بدايةًً من خلال النفي، أي بما ليس 

هو؟ فما الجديد؟ على كل حال، لم يكن تعريف الجنون على أنه غياب العقل، أو عكس العقل، هو 

التعريف الوحيد للعقل. فلم يعرََّف العقل يومًًا في الحداثة ولا قبلها بالنفي فقط. لا يكمن الإشكال في 

أن العقل عرّّف نفسه بعزل الجنون، بل في أن الجنون عُُرِِّف فقط بأنه فقدان العقل بما يتجاوز تعريفاته 

السابقة بأنه نتاج أرواح شريرة، أو شياطين تستوطن الجسد والنفس البشريين. ولم تعُُد المهمة تكمن 

في طرد هذه الأرواح الشريرة أو الشياطين، بل في حبس المجانين، وسيطرة العقل على الجنون، أي 

إخضاعه. ولكن مع تقدم المعرفة تطور الطب النفسي وعلم النفس، وصنِِّفََت أنواع من الاضطرابات 

النفسية، والعلل دماغيةًً أو غيرها. ومن المفيد أن يتابع تطور المعارف والعلوم )نفضل استخدام هذا 

التعبير على تعبير تطور العقل()2)) ومعه تعريفات الجنون. وفي عصرنا لا يعرََّف العقل البشري من خلال 

عزل المرضى النفسيين في مصحّّات. ولم يكن هذا هو المهم في فرضية فوكو التي يريد إثباتها في 

تاريخ الجنون، بل السلطوية القمعية المتمثلة في العزل القسري التي يمارس من خلالها العقل تعريف 

ذاته. وهذا الجمع بين العقل والسلطة يحجب التمييز بين معنى السلطة ومعنى العقل، وكذلك حقيقة 

أن احتمال تصادمهما لا يقلُُّ عن احتمال تواطئهما. والمساران قائمان، وكانا دائمًًا قائمين. ولا أساس 

لمساواة العقل والعلم بالسلطة والقمع. فهذه علاقة سياسية اجتماعية تاريخية، وليست قائمة في جوهر 

العقل، أو العلم، أي في تعريفه. وأي ربط بين فهم العلم لموضوع بحثه، سواء أكان الموضوع طبيعيًاً أم 

اجتماعًيًّا، وسيطرته على موضوعه )كأنه سلطة(، هو محض مجاز. فالسيطرة بمعنى السلطة يقوم بها بشر، 

ولا يقوم بها العلم أو المعرفة، فلا تتوفر الإرادة من دون إنسان فاعل، أو مجموعة بشر.

العلمية الثورات  بنية   Thomas Kuhn كون  توماس  كتاب  اعتُبُر  فقد  العلم،  نسبية  مجال   أما في 

The Structure of Scientific Revolutions )1962(، عن نشوء البردايم القائم على إجماع العلماء 
وتغيّّره، أساسًًا إبستيمولوجيا لأجندة ما بعد الحداثة باعتبارها إبستيمولوجيا ما بعد حداثية في فلسفة 

العلوم. وراج، أيضًًا، استخدام كتاب بول فييرابند العلم في مجتمع حرّّ الذي يذهب فيه إلى أن العلم 

لا يختلف كثيرًًا عن الأسطورة، فهو مؤسسة فوضوية. وقد دعا في هذا الكتاب إلى الفصل بين العلم 

والدولة على نمط الفصل بين الدين والدولة، لأن العقلية العلموية أيديولوجيا تحتوي ما يتناسب معها 

وتقصي غيره، تقبل ما تعدّّه شرعيًًا وتستثني غيره)2)).

المهم أن النسبانيين، باستنتاجاتهم حول نشاط العلماء وطبيعة العلم، راقبوا عمل العلماء وتوصلوا 

دحضها  لا يمكن  تعميماتهم  أن  الفرق  مع  ينتقدونهم،  الذين  العقلانيون  كما يفعل  تعميمات  إلى 

أنها  فقط  تدّّعي  بل  يقينية،  أنها  العلوم  أيضًًا. لا تدّّعي  إثباتها  علميّّة، ولا يمكن  غير  تعميمات  لأنها 

صحيحة بدرجة عالية من الاحتمال، ونظرياتها مفتوحة للإثبات والدحض ليس بالخلاف في الرأي، 

(26) Michel Foucault, Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of Reason, Richard Howard (trans.), 
David Cooper (Intro.) (London/ New York: Routledge, 1989), pp. xi–xii.

)2)) من أهم تناقضات ما بعد الحداثة نقدها للسرديات والذات العابرة للحقب التاريخية وإصرارها على استخدام مصطلح العقل 

وكأنه ذات فاعلة عبر التاريخ.

)2)) بغورة، ص 19؛ بول فييرابند، العلم في مجتمع حرّّ، ترجمة السيد نفادي )القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، 2000(، ص 21.



22 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

للإثبات.  قابلة  ما تظل  بقدر  بل صحيحة  نسبية،  العلمي. وهذا لا يجعلها  بالمنهج  بل  ولا بالتأويل، 

النظر  زاوية  على  متوقف  الأمر  وأن  ذاته،  الوقت  في  والخطأ  الصحة  احتمال  فتعني  أما النسبانية، 

وعلاقات القوة/ السلطة المتحكمة بالخطاب، وهذا يعني عدم خضوعها لإثبات صحتها أو خطئها.

حين يعرض النسبانيون أفكارهم، فإنهم يحاولون التكلم بلغة عقلانية منطقية لكي تكون مقنعة. فهم 

يعلمون أن من يحاول إثبات وجهة نظره من خلال الفصاحة والمؤثرات الصوتية لا يكون مقنعًًا، في 

أن  الإقناع غير الإدهاش والإبهار والاستعطاف. وقبل  أن  أيضًًا  العلمية على الأقل، ويدركون  البيئة 

يطرح توماس كون نظريته حول الثورة العلمية والبردايم، درس المعطيات والوثائق وأجرى استقراءات 

واستدلالات مُُدّّعيًاً أنها متماسكة، وأنها استنتاجات من معطيات موضوعية. لقد قدّّم استنتاجاته بشأن 

تغير بردايمات العلم بوصفها استنتاجات علمية وموضوعية. وإضافة إلى ذلك من المهم أن نذكر أن 

الثورات العلمية لا تعني نشوء علمٍٍ يلغي ما سبقه، بل يضع له حدودًًا، أي يحوّّله من بردايم إلى نظرية 

تصح في مجالها فقط، فالنظرية النسبية والكوانتوم لم يلغيا قوانين ميكانيكا نيوتن، بل حدّّدا مجالها. 

وبهذا المعنى فإن العلم ليس نسبيًًا، نسبة إلى الحقيقة، بل نسبة إلى مجال فاعلية قوانينه. وهذا ما يفوت 

المستندين إلى فكرة الثورة العلمية وتغيّّر البردايم في تبرير النسبانية.

ويجري الانتقال من بردايم إلى آخر بالمنطق العلمي نفسه، أو حتى المنهج العلمي المنطلق من إرادة 

فهم الظواهر علميًًا، أي من خلال طرح فرضيات بالحدس – وهو ليس قدحًًا في فراغ، ففي الخلفية 

الذهنية معارف سابقة – وجمع المعطيات وتحليلها واستقرائها للتوصل إلى تعميمات باتباع قواعد 

ملزمة، ثم الانتقال من هذه التعميمات إلى تعميمات أخرى بالاستدلال الصارم. يظل هذا المنطق في 

البحث العلمي مستخدََمًًا بعد تغير البردايم، مثلما يتواصل استخدام المنطق الرياضي في استدلالات 

العلوم.

فقط،  النسبانيين  إلى  بالنسبة  أي  بها،  يؤمن  لمن  فقط  صحيحة  النسبانية  كانت  لو  حال،  كل  وعلى 

لما اكترث بها أحد. ولكنّّ النسبانيين يطرحون أفكارهم لجميع الناس، أي إنهم يدّّعون أن استنتاجاتهم 

، يتشابه صدق  صحيحة بالنسبة إلى جميع البشر وليست خاصة بمجتمعاتهم المحليّّة فقط)2)). وإجماالًا

المقولة في العلم وفي الحياة اليومية، فحين يقول أي إنسان عادي إنه عاد إلى منزله من عمله في ذاك 

. هذه  ، فإنه لا يقصد أنه يعتقد أنه يعمل في هذا المصنع، بل يقصد أنه يعمل فيه فعالًا المصنع، مثالًا

العلوم  وتستخدم  الوقائع.  مع  متطابقة  أنها  السامع  ويفترض  الأمر،  في  ولا نسبية  صحيحة،  الجملة 

معيار الصدق نفسه. أما النسبانية، فلا تقبل الحكم بـ "صدق" المقولات أو "كذبها" من دون أن يُضُاف 

إليها أن الصدق هو كذلك من زوية نظر محددة تقوم على مصالح وإرادات وممارسة سلطة في سياق 

ثقافي معين.

لسنا ارتيابيين بشأن إدراكاتنا في حياتنا اليومية، إذ نفترض أنها لا تخدعنا دائمًًا، وأنها ناتجة فعالًا من 

مؤثرات خارجية تشبه هذه الإدراكات على نحو ما. نحن نعيش مع افتراض أقرب إلى اليقين مفاده 

)2)) سوكال وبريكمون، ص 47.



23 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

وجود عالم خارجي يؤثر في إدراكاتنا وأحاسيسنا، ونتصرف على هذا الأساس. فلماذا تركز الارتيابية 

يتميّّز منه بكونه أدق في  فإنه  اليومي بشيء  الوعي  إذا تميّّز من  أنه  العلم تحديدًًا، مع  النسبانية على 

تشخيص المؤثرات الخارجية وأحرص على تنقية الإدراك من الخيال والتهيؤات؟ نحن لا ندّّعي أن 

العلم انعكاس للواقع، ولا "هو" يدعي ذلك. ومن يعمل على دحض فكرة أن العلم انعكاس للواقع، 

ويحتفي بنجاح بعض المفكرين في دحض هذه المقولة، فإنه يتصرف كمن يفاخر باقتحامه بالقوة بابًاً 

. مفتوحًًا أصالًا

التفسير.  ذلك  بموجب  التوقعات  وبناء  وتفسيرها  الظواهر  لفهم  الأفضل  الأداة  العلمية هي  النظرية 

وأحيانًاً يكتفي العلم بالتجربة والتعميم منها، من دون التوصل إلى نظريات تشرح العلاقة بين الأسباب 

والنتائج وإثباتها. وقد تأتي هذه النظريات بعد سنين فتسهم في شرح العلاقة بين المتغيرات وتثبت 

صحتها. وربما يتبين قصورها بعد تجارب أخرى. فيمكن أن يُسُتخدََم دواءٌٌ في معالجة المرضى بناءًً 

على ثبوت فاعليته بالتجربة المضبوطةِِ المتغيراتِِ من دون التوصل إلى نظرية تشرح سبب فاعليته، 

وتبقى محاولات التفسير مجرد افتراضات خلال مدة ليست قصيرة.

والإلكترونات  الذرة  مثل  المجردة،  بالعين  لاتُ لُاحََظ  نظرية  كيانات  مع  الحديثة  الفيزياء  وتعمل 

تتخيلهما  اللذين  والشكل  بالصورة  الكيانات  هذه  لا توجد  ربما  وغيرها.  والخلايا  والنيوترونات 

التجارب  وبناء  والنوعية،  الكمية  افتراض صفاتها  هو  العلم  يفعله  أن  ما يمكن  كل  ولكن  النظرية. 

على أساس هذه الافتراضات غير العشوائية، فإذا جاءت بالنتائج المفترضة تكون صحة الافتراضات 

للواقع.  انعكاسًًا  بالضرورة  وليست  الظواهر،  لفهم  أداة  هي  العلمية  النظرية  حين.  إلى  ثبتت  قد 

النظرية)3)). وكما أن  التي تُجُرى على أساس هذه  العلمية  النظرية والتجارب  أما الواقع، فيثبت في 

سردية،  فلا هي  كله.  العالم  لفهم  أداةًً  ليست  أيضًًا  فهي  للواقع،  انعكاسًًا  ليست  العلمية  النظرية 

ولا هي مبدأ فلسفي شامل. فكل نظرية علمية تختص بتفسير ظاهرة أو مجموعة ظواهر، وتُسُتنبط 

فهم  في  والأيديولوجيا  الدين  محلََّ  لا تحلُُّ  ولكنها  الظواهر.  هذه  بحركة  التنبؤ  تتيح  قوانين  منها 

"حقيقة" العالم كله، أو "الحقيقة" من خلال زاوية نظر واحدة. هنا يمكن، من دون تردد، استخدام 

كلمة "النسبية" في وصف زوايا النظر الكلية )والمطلقة في حالة الإيمان الديني( هذه من خارجها، 

مع  الأيديولوجيا  تداخل  إلى  الانتباه  )مع  ذلك  غير  أم  أيديولوجية  أم  دينية  أم  فلسفية  أكانت  سواء 

الفلسفة والدين، والتمييز الضروري بينها(. ويمكن أن يعُُدّّ المرء نفسه نسبانيًاً في الموقف من هذه 

الفلسفة  قِِدََم  قديمة  المعنى  بهذا  فالريبية  ما بعد الحداثة.  فلسفة  اكتشاف  ليس  هذا  ولكن  الحقيقة، 

والدين.

إذًًا، على نحوٍٍ مُُضلل أحيانًاً في وصف ما يصحّّ أن يقال عنه واقعًًا وليس  تُسُتخدم كلمة "الحقيقة"، 

وإيمانيتان.  تأمليتان  هما حقيقتان  بينهما(  الفارق  )مع  الدينية  والحقيقة  الميتافيزيقية  الحقيقة  حقيقة. 

أما حقائق العلم فنوعان. فالنوع الأول حقائق الرياضيات والمنطق، وهي إما بديهية وإما استدلالية، 

)3)) المرجع نفسه، ص 114–115.



24 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

من  عالية  درجة  )على  الحقائق  هو  الثاني  والنوع  بالنسبية.  نعتها  ولا يصح  نسبية،  وكلتاهما ليست 

الاحتمال( المتوصل إليها بالاستقراء، وهي الأقرب إلى أن تعبر عن علاقة بين وقائع Facts، وتسميتها 

حقائق ليست خاطئة، ولكنها تجازف بوقوع الخلط بينها وبين الحقيقة الفلسفية والدينية. حقائق العلم 

هي أقرب ما تكون إلى وقائع الحياة اليومية التي على أساسها يحسب المرء خطواته منذ استيقاظه إلى 

أن يأوي إلى فراشه.

يمكن أن يصرح الإنسان بالكلام على ما فعله خلال يومه. وثبوت كذب التصريح يعني أن الوقائع 

التي رواها لم تحصل، ولا يعني أن الحقيقة نسبية. وهذا أيضًًا يتعلق بالعلوم، وحتى بمقولة أن الأرض 

تدور حول نفسها وحول الشمس، فالأرض لم تبدأ بالدوران حول محورها وحول الشمس منذ أن 

كوبرنيكوس  إن  بل   ،)1543–1473(  Nicolaus Copernicus كوبرنيكوس  نيكولاس  ذلك  اكتشف 

توصّّل من خلال المراقبة والتأمل إلى تفسير لظواهر لا يمكن تفسيرها بغير هذه الفرضية التي أُثُبتت 

لاحقًًا. وما كان قبل ذلك من اعتقاد أن الأرض ثابتة، وأن الشمس تدور حولها، لم يكن حقائق نسبية، 

بل كان مقولات خاطئة. والسبب أن الأدوات الإدراكية لم تكن كافية.

التي  للظواهر  العلمي،  المنهج  بأصول  ملتزمة  أي  موضوعية،  رؤية  على  الحصول  العلماء  يحاول 

ومصالحهم،  ومصالحها  فيها  يعملون  التي  المؤسسة  أخذ  مع  ذلك  فعل  يحاولون  إنهم  يدرسونها. 

وغيرها، وتأثيرات عوامل أخرى في عملهم، في الاعتبار. وهم يعرفون، فضالًا عن نُقُّّادهم، وقُرُّّائهم، 

في  سواء  العلميّّة،  أحكامهم  في  المذكورة  للعوامل  تأثير  أي  أن  أيضًًا،  استنتاجاتهم  يمتحنون  ومن 

اختيار المعطيات أو في استقراء نتائج تجاربهم أو الاستنتاجات أو الاستدلالات منها، يُعُدّّ انحرافًاً 

عن الموضوعية العلمية، ما يمسّّ بصدقية بحثهم. ولا تعتمد المراجعة النقدية للانحرافات والانحياز 

والتحيزات والانتقائية في المعطيات والخلل في الاستنتاجات على النقد الفلسفي للعلم، وإنمايُ فُترض 

أنها تجري باستمرار خلال الجهد العلمي وعند مراجعته وامتحان صدقه، وإالّا فإنه لا يستحق تسمية 

"علم"، بحيث يتميز من العقائد والذوق الأدبي والحس الفني والشائعات التي تتناقلها وسائل التواصل 

الاجتماعي. يصحّّ هذا في الحاضر كما يصحّّ في مراجعات المشاريع العلمية السابقة.

ثانيًًا: عن محور الأخلاق

1. ماذا تعني نسبانية الموقف الأخلاقي؟

الناقد  الأرستقراطي  تحليله  ففي  ما بعد الحداثة.  أسلاف  أهم  نيتشه  أصبح  الأخلاق،  مجال  في 

أخلاق  إلى  الأقوياء،  أو  الأسياد،  الضعفاء ضد  العبيد  تقلب ضغينة  التي  الضعف  أخلاق  لما سماه 

التسامح والمساواة وغيرها، لأن الضعفاء غير قادرين على مواجهة الأقوياء بسلاحهم)3))، توصّّل إلى 

أن الحقائق الأخلاقية ليست حقائق مطلقة، بل تأويلات و"وجهات نظر"، فـ "لا توجد ظواهر أخلاقية، 

(31) Nietzsche, On the Genealogy of Morals (New York: Vintage Edition, 1967), § 10, pp. 36–39.



25 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

بل تفسيرات أخلاقية للظواهر")3)). وقد ضخّّم التحول ما بعد الحداثي هذه الرؤية بصيغة مفادها أن 

النظر. وتعدّّ  القيم ووجهات  فيما يخص  قابل للاختزال  تعدد غير  يعيشون في مرحلتهم حالة  البشر 

ما بعد الحداثية افتراض وجود قيم كونية في الحداثة انتهاكًًا للاختلاف.

ويرى ليوتار في كتابه لعب عادل أن علينا أن نتعلم إصدار الأحكام في غياب المعايير الكونية. وفي 

قواعد  نضع  حين  وحتى  بحالة'".  'حالةًً  الحكم  "يُنُجز  كما يقول،  والسياسية،  الأخلاقية  المسائل 

العملية  ليوتار مفهوم الحكمة  عامة، فإنها تكتسب معناها من تطبيقها في سياقات محددة. ويستعير 

Phronesis الأرسطي)3)) ليشير إلى أن كل موقف أخلاقي له فرادته، ما يتطلب تمييزًًا دقيقًًا لظروفه 

Prescriptive شامل)3)). وهذا صحيح  قانون موجِِّه  أو  قاعدة عامة  الخاصة، لا مجرد تصنيفه تحت 

في رأيي، ولكن "الظروف الخاصة" تُعََُدّّ خاصة بسبب افتراض وجود قاعدة، بحيث يفترض أن تؤخذ 

هذه الظروف في الاعتبار عند تطبيقها من جانب المؤسسات والدول. أما الأفراد فيقررون بموجب 

وقواعد  تلقائية،  فعل  وردود  بها،  يؤمنون  قيم  عن  ناجمة  أخلاقية  فعل  ردود  منها  عديدة،  اعتبارات 

أخلاقية )في حالة تذوتها( والتزام بدرجات مختلفة بالأعراف، وغيرها. ولكن القاعدة العامة لا تقتصر 

على العرف الأخلاقي المجتمعي، ولا تقتصر أيضًًا على القاعدة العامة التي تذوتها الفرد بفعل التربية 

أو الضغوط الاجتماعية أو غيرها. إنها قائمة في المشترك بين الناس في قدرتهم على التفكير الأخلاقي 

بموجب استعدادات أخلاقية قائمة للتمييز بين الحسن والقبيح، والشر والخير، انطلاقًاً من نفور من 

إلى جماعة، وطلب الاعتراف، ومايُ شُتَقَّّ  الجسدي، والتعاطف، والرغبة في الانتماء  العنف والألم 

من هذه الاستعدادات من قيمٍٍ من خلال التفاعل بين الفرد والمجتمع، ومتطلبات العيش، والتجربة 

التاريخية للمجتمعات وما يرسب منها في الثقافة القائمة.

المعضلة  الفرد في مقابل  ولكنّّ منظّرّي ما بعد الحداثة لا يركزون إالّا على عنصر واحد؛ هو وحدة 

الأخلاقية من دون قواعد. إنهم يميلون إلى اعتبار أن القيم الأخلاقية بنى اجتماعية، أي نتاج صيرورة 

بناء اجتماعي، وأنها منغرسة في سياق اجتماعي تاريخي، ومن ثم فهي متغيرة تاريخيًًا، وحتى طارئة، 

فلا حتمية في وجودها وزوالها. وهي لازمة تتكرر من دون انقطاع لدى مفكري هذا التيار، ولكنها 

لا يعني  وهذا  الأخلاقية،  والمرساة  المرجع  فقدان  هو  إليه  ما يتوصلون  بهم.  ا  خاًصًّ اكتشافًاً  ليست 

العدمية الأخلاقية، بل زيادة المسؤولية الملقاة على الفرد، وسنتطرق إلى هذا الموضوع بتوسع أكبر.

ترى ما بعد الحداثية أن علينا أن نحتفي سياسيًاً بالاختلاف والتعددية، وأساس ذلك الأنطولوجي 

إذا  ولكن  ما.  يومًًا  قائمًًا  كان  ذلك  وكأن  عليها،  ترسو  ولا قاعدة  بلا مركز  أصبحت  الدنيا  أن  هو 

كهذه عامة  سياقات  في  للا–مركزية  معنى  يبقى  لا  فرضية،  مجرد  فهذه  للعالم،  مركز  يوجد   لم 

(32) Friedrich Nietzsche, Beyond Good and Evil, Marion Faber (ed. & trans.), Robert C. Holub (Intro.) (Oxford: Oxford 
University Press, 1998), § 108, p. 64.

(33) Jean–Francois Lyotard & Jean–Loup Thebaud, Just Gaming, Wlad Godzich (trans.) (Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 1979), p. 26.

(34) Ibid., p. 44.



26 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

فحسب،  ذلك  على  الحداثية  بعد  ما  إصرار  في  المشكلة  ولا تكمن  والأخلاق(.  والعلم،  )العالم، 

أنه  بمعنى  يكون؛  أن  ما يجب  وبين  قائم  ما هو  وبين  والواقعي،  الأخلاقي  بين  أيضًًا  ثمّّة خلط  بل 

الأساس.  هو  الاختلاف  فيها  يكون  والتي  لها،  لا مركز  التي  المتعدّّدة  الدنيا  مثل  نعيش  أن  يجب 

ولكن الحقيقة أنه لا علاقة بين الأمرين؛ فلا دلالة على تأثير خلوّّ الواقع من أي وحدة أو تماثل في 

أنه لا توجد وقائع فوق الشبهات ليست قيمة أخلاقية، وإنما هي في  التي تزعم  سلوكنا. والمقولة 

ولِمََِ  بلا مركز ولا هوية،  نعيش  أن  أننا يجب  ذلك  للواقع، ولايُ سُتنتج من  الحالات وصف  أفضل 

؟ لا يستنتج أخلاقيًاً من ذلك أن نسلك بعكس حال الدنيا المفترض هذا مثالًا

للمنظور  وفقًًا  قائم  ما هو  تحليل  بين  الخلط  فيها  يؤدّّي  التي  الوحيدة  الحالة  هذه  ليست 

منهج  كان  إذا   ، فمثالًا ذاته.  التحليل  في  المعيارية  القيم  بزرع  يكون  أن  وما يجب  ما بعد الحداثي، 

التفكيك يقود إلى استنتاج أن الهوية الجماعية ظاهرة مركّّبة، أي مصنوعة بتأثير المصالح وعلاقات 

القوة والسلطة والثقافة المهيمنة )والمواقف معها أو ضدها(، فهذا يعني النظر عند ما بعد الحداثيين 

إلى الهوية بوصفها مصطنعة، وهو ما يعدُُّه البعض تلميحًًا إلى أنها يجب أالَّا تكون، أو لاتُ ؤُخذ في 

الاعتبار، خصوصًًا إذا كانت هوية قومية وليست هوية مثلية أو جندرية، فالأخيرة "تحررية" عندهم 

في مقابل الهوية القومية "القمعية".

وأنه  ما بعد الحداثي،  الفكر  في  جذريين  وصياغة  تشكيل  لإعادة  خضع  الأخلاق  مفهوم  أن  يُفُترََض 

ينطبق عليه التشكيك في السرديات الكبرى. والحديث هنا ليس عن الأخلاق، بل عن مفاهيم الأخلاق 

 ،Meta–ethics ونظرياتها. فمفكرو ما بعد الحداثة عالجوا فعليًًا، من دون التصريح بذلك، الميتا–أخلاق

ينشغلوا  لم  ولكنهم  القائمة.  القوة  وعلاقات  والثقافة  باللغة  الأخلاق  مفاهيم  تشكّّل  ولا سيما علاقة 

بموضوع الأخلاق ذاتها.

ومثلما أن نقد العلم يفترض أنه سردية كبرى، فكذلك يفترض أن نقد أخلاق الحداثة بمنزلة قواعد 

أخلاقية ثابتة، أو أوامر موضوعية تستند إلى العقل أو الطبيعة. ولكن إذا افترضنا أن هذا النقد لأخلاق 

الحداثة الذي يعبّّر عن واقع جديد تفككت فيه السرديات الكبرى، وأصبحت الأخلاق، وفقًًا له، شأنًاً 

وجهدًًا فرديين، فما النظريات الأخلاقية التي تَعَدّّ الأخلاق قواعد عامة وأوامر موضوعية خارجة عن 

إرادة البشر؟

تنطلق النظريات الأخلاقية الحديثة من وجود حٍِِسٍّ أخلاقي قائم على التعاطف الإنساني لدى البشر، 

أو قواعد أخلاقية تجمع بين الحس الأخلاقي والعقل العملي، ويفترض أن تصاغ انطلاقًاً من تصورٍٍ 

ما للإنسانية، أو من منطلق تحقيق السعادة لأكبر عدد ممكن من البشر، أو من منطلقٍٍ عواقبي يسعى 

بموجبه الفعل لتعزيز القيم التي يؤمن بها الفاعل، أو من ميول طبيعية يعبّّر عنها من خلال التعاطف 

المتراكمة  الإنسانية  التجارب  خلال  من  أخرى  قيم  منها  وتُشُتق  أخلاقية  قيمٌٌ  عليها  وتُبُنى  والنفور، 

والتفاعل الاجتماعي، بدءًًا من الأسرة وصوالًا إلى المجتمع )كما يرى كاتب هذه الدراسة(. وهذه كلها 

تفسيرات فلسفية للأخلاق؛ وهي لا تدعي أنها نظريات علمية. ومن الواضح أنها نسبية بالطبع؛ بمعنى 



27 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

السعادة  نحو  الإنسان  سعي   : مثالًا ومنها  إليها،  وتستند  تفترضها  التي  المختلفة  القواعد  إلى  نسبتها 

بوصفها الخير الأعظم؛ ووجود قابلية أخلاقية مطبوعة في الإنسان مثل التعاطف، وطلب الاعتراف، 

ا يشترط القدرة على التمييز بين  والنفور من إيذاء الجسد البشري؛ واعتبار القرار الأخلاقي قرارًًا حًرًّ

الخير والشر؛ وتمييز الحكم الأخلاقي من غيره بكونيته، وهذا يعني خيار الإنسان في أن يتصرف وفقًًا 

لما يصلح أن يكون قانونًاً للبشرية جمعاء )الأمر الأخلاقي عند كانط(.

إن الفلسفة التي تعنى بالدفاع عن الاختلاف أو الخصوصية الثقافية مع إهمال المساواة، ومعها فكرة 

احترام الإنسان بما هو إنسان، تتضمن في الحقيقة عناصر ما قبل حداثية، على الرغم من تسميتها ما بعد 

حداثية)3)). وقد شهدنا مؤخرًًا محاولات لأساتذة ذوي وظائف ثابتة في جامعات أميركية ينشرون في 

ترمب،  أمثال  من  عليها  ويخشون  الغربية،  الليبرالية  بالديمقراطية  ويتمتعون  نشرها،  ودور  دورياتها 

ولا يستبدلون بها العيش في أي بلد مسلم أو عربي معاصر، ينصحون العرب بأن النظام الأنسب لهم 

يتمثل في مراحل الحكم الإسلامي قبل القرن الثالث الهجري.

الاحترام  الإنسان  استحقاق  اعتبار  مثل  الكونيّّة،  القيم  من  ما بعد الحداثية  موقف  على  هذا  ينطبق 

بما هو إنسان، بغضّّ النظر عن ثقافته الخصوصية ومكان ولادته ووظيفته الاجتماعية وغيرها، هو قيمة 

المحتفون  نفاق مروّّجيها بسهولة. ولا يرى  الغربية، ويمكن فضح  السيطرة  إرادة  تغلّفّ  زائفة  كونية 

بفضح النفاق حقيقة أن التوتر بين القيمة والممارسة هو دافع مهم للنقد والتغيير داخل المجتمعات 

والخطابات  المواثيق  في  التصريح  بين  فرق  فثمة  بالآخرين.  علاقتها  وفي  الليبرالية  الديمقراطية 

الرسمية بأن البشر سواسية، وبأن لهم حقوقًاً تسمى حقوق الإنسان، من جهة، والخطاب العنصري، 

، والتصريح بأن الناس طبقات وأجناس وأن ثمة من يمتلكون حقوقًاً ومن لا يستحقونها، من جهة  مثالًا

أخرى. والفرق ليس كلاميًًا، بل يعكس موازين قوى وثقافة مختلفة، وكذلك فرصًًا وإمكانيات وآفاقًاً 

جديدة للتأثير والممارسة.

بيّّن فوكو في دراساته الجينيالوجية لمنابع الأخلاق، ولا سيما في دراساته لتطور العقاب، والمسموح 

والمتاح في الجنس أنّّ مايُ عُدّّ "أخلاقيًاً"، في سياق تاريخي معيّنّ، لا ينفصل عن التشكيلات الخطابية 

وعلاقات القوة/ السلطة، وهو الأمر الذي جعل ما بعد الحداثيين الذين جاؤوا بعده يفترضون أنه قوّّض 

التصور التنويري لفكرة "عقل أخلاقي دائم")3))، أي غير تاريخي. والحقيقة أن فكر التنوير لم يفترض 

تنويريين أخلاقيات  يُعََُدّّون  الذين  الثامن عشر  القرن  دائم، وإلا لما انتقد مفكرو  وجود عقل أخلاقي 

عصرهم والعصور السالفة، ولما تميز جان جاك روسو منهم في نقده زيف أخلاقيات المدنية داعيًًا إلى 

الاستناد إلى الأخلاق الطبيعية الكامنة في الإنسان قبل نشوء علاقات الملكية. ثم إنه يصعب التنافس 

مع كارل ماركس في حدة نقده لصياغة التعبير عن مصالح البرجوازية في قيم كونية، كما في جعلها 

الملكية الخاصة قيمة كونية، وفي تتبعه أصل الحرية الفردية وتشكلها )جينيولوجيا بلغة ما بعد الحداثة( 

)3)) إيغلتون، ص 153.

(36) Michel Foucault, "On the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progress," in: Paul Rabinow (ed.), 
The Foucault Reader (London: Penguin Books, 1991), p. 352.



28 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

ا في بيع قوة عمله.  في ظروف حرية التجارة وتحرير الفلاح من الارتباط بالأرض ومالكها لكي يكون حًرًّ

ويُحُسََب ماركس على مفكري الحداثة إذا كان المقياس هو تبنّّيه سردية تاريخية كبرى، ومحاولته طرح 

نظرياته الاجتماعية كأنها علم. وما زال قصوره الفكري في مجال فلسفة الأخلاق يُعََُدّّ من نقاط ضعفه. 

ولكن هذا لا يعني أنه لم يميز بين الخير والشر. ويمكن تلخيص مشروعه كله بالسعي لتحرر الإنسان 

وسعادته في مجتمع خالٍٍ من الاستغلال الطبقي والملكية الخاصة.

لقد شكّّل التساؤل: "كيف يمكن أن تظل الأخلاق ممكنة بعد 'موت الإله' وانهيار اليقينيات الكونية؟" 

دافعًًا مركزيًاً يحرك جلّّ التنظير الأخلاقي في الفكر ما بعد الحداثي. ورأى مفكرون من أمثال فوكو 

ودريدا وليوتار أن الأخلاق لاتُ فُهم باعتبارها وصايا كونية ثابتة، بل باعتبارها ممارسة إبداعية حسّّاسة 

الفردية  المسؤولية  أن  بالادعاء  مثالًا  العقلاني؛  والنقاش  للفهم  قابالًا  الطرح  يبقى  هنا  للسياق. حتى 

والحساسية للسياق لا يتعارضان مع وجود قواعد أخلاقية، سواء أكان ذلك بالسير بموجبها أم بتحديها 

من منطلق الحساسية للسياق.

افتراض  مع  هذا  أن يحصل  يمكن  كيف  السؤال:  عند طرح  تواجهنا  المعضلة،  بل  المشكلة،  ولكن 

موت الإنسان، واختفاء الذات الذي أعلنه تيار ما بعد الحداثة مجازًًا فلسفيًًا، اقتفاءًً لأثر إعلان نيتشه 

الفلسفة؟  الترديد، من دون أن يقول جديدًًا في  عن موت الإله الذي يشبه الومضات الأدبية السهلة 

يقتبس الزواوي بغورة من كتاب فوكو الكلمات والأشياء عن نهاية الإنسان أن الأنثروبولوجيا البنيوية 

في مقابلتها بين الثقافة والطبيعة تَعَمدُُ إلى دراسة العوامل الموجودة خارج الإنسان، لتلتقي بذلك مع 

التحليل النفسي في دراسة ما يقع خارج وعي الإنسان لفهمه، ومن ثمّّ فإنهما "تذيبان الإنسان" بحسب 

فوكو)3)). ويضيف أنه ليس الإنسان "أقدم وأثبت إشكالية طرحت ذاتها على المعرفة الإنسانية. فإن 

السادس عشر – يمكننا  القرن  منذ  الأوربية  الثقافة  وتقطيعًًا جغرافيًًا ضيقًًا – أي  تعاقبًًا ضيقًًا  اعتمدنا 

التأكيد أن الإنسان هو اختراع حديث فيها ]...[ الإنسان اختراع تظهر أركيولوجيا فكرنا سهولة حداثة 

عهده، وربما نهايته القريبة")3)).

بشرية ... إلخ،  ذاتية ولا بين–ذاتية، لا نسبية ولا مطلقة، لا محلية ولا كونية من دون ذات  لا أخلاق 

إلا إذا كان موت الإنسان لعبة استعارات لغوية على طريقة نيتشه تليق بالأدب وليس بالفكر الفلسفي، 

يتبعها مجاز آخر؛ تمرّّد الإنسان الفرد ودخول عصر الفردية الملتزمة بذاتها فقط، والمسؤولية الفردية 

المطلقة.

محاولات  بل  علمية،  نظريات  ليست  فهي  نسبية.  بوصفها  الأخلاقية  النظريات  نقارب  أن  يصحّّ 

فلسفية، ولكن هذا لا يعني أن الأخلاق نسبية. والحقيقة أن الإنسان يتصرف بموجب دوافع مختلفة 

أفعال معينة،  ارتكاب  تنهاه عن  بقيم ديونطولوجية  في سياقات مختلفة، وقد يكون تصرفه مدفوعًًا 

القومي،  الإنماء  مركز  )بيروت:  ]وآخرون[  صفدي  مطاع  ترجمة  والأشياء،  الكلمات  فوكو،  ميشيل  ص 185–186؛  )3)) بغورة، 

]د. ت.[(، ص 301.

)3)) بغورة، ص 186؛ فوكو، الكلمات والأشياء، ص 313.



29 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

الأمر  بموجب  أو  ما،  قيمة  تعزيز  في  يسهم  أنه  ما يرى  فعل  بمعنى  أخرى؛  حالات  في  منفعيًاً  أو 

يُعََُدّّ غير أخلاقي وأن الكذب قيمة أخلاقية. وحتى  الأخلاقي. وهذا لا يعني أن الصدق يمكن أن 

أمرًًا سيئًاً، وكذلك  الناس عمومًًا يعدُُّونه  أتيح الكذب في بعض الحالات لغرض أخلاقي، فإن  لو 

الأمر.  في  قبائح وسيئات، ولا نسبية  تُعََُدّّ  كلها  والقتل. هذه  والتعذيب،  بالكرامة،  والمسُُّ  السرقة، 

حياة  إنقاذ  مثل،  أخرى  لقيمة  بإخضاعها  القبائح  هذه  إحدى  ارتكاب  تبرير  إلى  حاجة  ثمة  ولهذا، 

ليست  محظورات.  تبقى  المحظورات  ولكن  المحظورات.  تبيح  معينة  بضرورات  أو   ، مثالًا إنسان 

الأخلاق نسبية!

ميّّز فوكو في أعماله المتأخرة بين "القانون الأخلاقي" و"الأخلاق". وكانت هذه طريقته في التمييز بين 

Morality وEthics)3)). ويشرح ذلك قائالًا "نعني بـ 'الأخلاق' مجموعة من القيم وقواعد السلوك التي 

توصي بها مختلف الهيئات الوصائية أو الإرشادية أو التوجيهية Prescriptive للأفراد ]...[ ويمكننا 

أن نسمّّي هذا التشكيل التوجيهي 'قانونًاً أخلاقيًًا'")4)).

والحقيقة أنه لا يختلف باحثان في أن هذه القواعد الأخلاقية، التي يسميها فوكو "قوانين أخلاقية"، هي 

قواعد متغيرة عبر التاريخ، وثمة ادعاءات ماركسية أبعد من ادعاءات ما بعد الحداثة لا تربط القواعد 

الأخلاقية والأعراف بالمصالح والسلطة فحسب، بل بمصالح الطبقات المسيطرة أيضًًا. وجميع هذه 

المجتمعات،  وبنية  وتركيبها،  البشر  طبائع  بين  العلاقة  غنى  ولا تستوعب  البعد،  أحادية  التفسيرات 

والهيمنة الثقافية، والأعراف السائدة فيها )سواء صيغت بطريقة قوانين أم لا(، والإرادة الإنسانية.

أن  عليََّ  )ماذا  الآخرين  تجاه  الإنساني  السلوك  قواعد  سؤال  في  عمومًًا  الأخلاق  فلسفة  تبحث 

أفعل؟( وتطلُّعُ الإنسان ليعيش حياة فضلى. وكانط الذي يعدُُّه ما بعد الحداثيين صائغ فكر التنوير 

في نسق فلسفي، انطلق في الإجابة عن سؤال "ماذا عليََّ أن أفعل؟" من افتراض وجود فردٍٍ مستقل 

يقبل للآخرين  أن  بمعنى  للبشرية،  قانونًاً  أن يكون  الذي يصح  قانونه الأخلاقي  يقرر كيف يصوغ 

ما يقبله لنفسه، وهي صياغة فلسفية لـ "القاعدة الذهبية" في التعامل بين البشر، والقائمة في التعامل 

الفلسفة.  تخترعها  ولم  الجبل"،  على  "الموعظة  منذ  المسيحية  التقاليد  في  قائمة  وهي  بينهم. 

ولذلك لا إنجازََ كانطيًًا هنا على الإطلاق، لا سيما إذا تعمق الإنسان في فهمه للبشرية الذي أقصى 

غير الأوروبيين. وإذا كان ثمة إنجاز، فهو في تقديمه الواجب الأخلاقي على المنفعة وحتى على 

السعادة، بعد أن كان الرواقيون قد عََدُُّوا الفضيلة أسمى أنواع السعادة، وفصله القاطع بين أحكام 

العقل المحض )بما في ذلك وضع حدود المعرفة العلمية من خلال طرح سؤال "ماذا يمكنني أن 

)3)) لا فرق في الأصل بين المصطلحين سوى أن الأول لاتيني الأصل والثاني يوناني، وقد استُخُدما بالمعنى نفسه، ولكن العديد 

من الفلاسفة استخدموا Morality بمعنى قواعد التعامل بين الأفراد، وEthics بمعنى تغطية مساحة أوسع، ويشمل ذلك البحث عن 

الحياة الفردية الفضلى Virtuous Life؛ كيف يعيش الإنسان حياة خيّرّة؟ وكيف يكون إنسانًاً أفضل؟ وغيرهما من الأسئلة المشتقة من 

مسألة الحياة الحسنة The Good Life. ينظر:

James Griffin, What Can Philosophy Contribute to Ethics (Oxford: Oxford University Press, 2015), p. 93.

(40) Michel Foucault, The History of Sexuality, Volume 2: The Use of Pleasure, Robert Hurley (trans.) (New York: 
Penguin Books, 1985), p. 25.



30 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

أعرف؟(، وأحكام العقل العملي )الأخلاق من خلال طرح سؤال "ماذا عليََّ أن أفعل؟"(، وأحكام 

الإيمان الديني.

بل  ولا غيرهم،  لا الحداثيين  والفلاسفة،  المفكرين  صناعة  من  الأخلاقية  القواعد  ليست  وعمومًًا، 

تتغير  وحين  التاريخي.  الاجتماعي  والتطور  الاجتماعية  والبنى  البشر  طبائع  بين  التفاعل  نتاج  هي 

العيب والحرام والعفة والجنس وغيرها، لا يقود فلاسفة  القواعد، كما في حالات تغير قواعد  هذه 

الأخلاق عملية التغيير، وقلّمّا يشاركون في النضالات المتراكمة التي تؤدي إلى التغيير. وحين يطرح 

مطلب التعامل مع المرأة بمساواة تامة، ومبدأ رفض التعامل معها بوصفها جسدًًا وموضوعًًا للشهوة 

الجنسية، لا يستفيد المناضل/ة من أجل المساواة من ادعاء فلاسفة ما بعد الحداثة أن المطالبة بهذه 

القيمة على أساس قاعدة أخلاقية كونية سلوكٌٌ مدفوعٌٌ بالرغبة في السيطرة، وأن من يطالب بها يفترض 

أن يدرك أنها قاعدة نسبية لثقافة معينة.

ولا أعتقد أن أحدًًا من مفكري ما بعد الحداثة جلب مثاالًا على مفكر من مفكري التنوير صاغ القيم 

الأخلاقية بصيغة قواعد أخلاقية كونية خالدة كما فعل الرواقيون وكما هو واردٌٌ في وصايا الديانات 

قد  الناحية  هذه  ومن  حصرًًا.  الحداثة  إلى  كونية  أخلاق  صياغة  محاولات  لا تنتمي  المؤمنين.  إلى 

المسيحية".  و"ما بعد  الرواقية"  "ما بعد  المجال هي  هذا  في  لما بعد الحداثية  الأصح  التسمية  تكون 

هذه  واجب  من  ولكن   ، أصالًا الأخلاق  نظريات  مهمات  من  كونية  أخلاقية  قواعد  صياغة  وليست 

عليها  وتتفق  المجتمعات  عليها  تجمع  قاعدة  القتل  تحريم  يُعََُدّّ  لماذا   : مثالًا تتساءل  أن  النظريات 

الثقافات، ولا تختلف إلا في تحديد الاستثناءات التي تتيحها لكسر هذه القاعدة؟ ولماذا ينفر الناس 

جميعًًا من تعذيب الجسد؟ ولماذا يُعََُدّّ الكذب فعالًا سيئًاً، ولا يصلح قاعدة في التواصل بين الناس؟ 

ليست القيم الأخلاقية كلها نسبية ومتغيرة، فثمة قيم أساسية مشتركة بين البشر، ولايُ شُدََّد على نحو 

الكبرى  والمعركة  الأخلاقية.  القواعد  فيها  تسري  التي  الانتماء  على سريانها خارج جماعات  كافٍٍ 

بالتركيز  أي  بعكسها،  انشغلوا  الذين  ما بعد الحداثة  مفكري  فاتت  التي  هي  رأيي،  في  الحداثة،  في 

القيم على نحو عابر  القيم. ولكنها ظلّتّ مستمرة من بعدهم، وهي: كيف تسري هذا  على محلّوّية 

لجماعات الانتماء سواء أكانت ثقافية أم قومية أم طائفية أم سياسية؟ وهذا عكس الانشغال بالنسبية 

ثقافات  بوجود  الإقرار  بمعنى  مقلوبة،  ثقافية  نسبانية  بمنزلة  الحديث  الأخلاقي  الفكر  كان  الثقافية. 

مختلفة ذات معايير أخلاقية مختلفة، مع اعتبار أن أخلاق المجتمعات الحديثة هي الصحيحة، وهي 

التي يفترض أن تكون سائدة. أما نسبانية ما بعد الحداثة، فلا تجد مدخالًا إلى ما هو أخلاقي إنساني 

شامل بحيث يتيح الحوار ضمن التنوع. فلا يمكن ممارسة أي حوار بين ثقافات ذات خصوصية من 

دون وجود ما يجمع بينها.

وتشكيالًا  بالذات  عناية  بوصفها  "الإتيقا"  إلى  المعيارية  الأخلاقية  الأنظمة  من  تركيزه  فوكو  حوّّل 

لا قانونًاً  وشخصية  جمالية  ممارسة  بوصفها  الأخلاق  يرى  حيث  نيتشه،  طريق  على  لها  إبداعيًًا 



31 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

لتقليد سقراط في تجذير الأخلاق في  المنظور للأخلاق استمرارًًا  كونيًًا)4)). ويمكن أن يكون هذا 

سؤال "كيف أعيش حياة فاضلة؟"، أو "كيف أكون إنسانًاً أفضل؟"، كما يمكن أن يقرأ بوصفه توجيهًًا 

ورونقه  وأسلوبه  سلوكه  برقي  أساسًًا  المهتم  القوي  ونرجسية  الذات  حول  التمحور  نحو  للفرد 

القادة  متخيلة من خلال شخصيات  هيلينية ورومانية  ثقافة  يؤمثل  الذي  نيتشه  كما في حالة  جماليًًا 

والأبطال. إضافة إلى ذلك، ليس واضحًًا إن كان فوكو يقصد الأخلاق كما هي قائمة، أم كما يجب 

أن تكون. فيمكن دحض قوله إذا كان المقصود هو أن هذه هي الأخلاق، وهكذا تمارس، بإظهار 

أن الأمر ليس كذلك في واقع الحال، فثمة حدوس أخلاقية مطبوعة في البشر، وثمة دوافع مختلفة 

للسلوك الأخلاقي وفهم مختلف للواجب وممارسات مختلفة أيضًًا. أما إذا كان المقصود أن هذا 

يعممهما ويمكن  أن  الكاتب  يريد  أخلاقيين  وقناعة  موقف  عن  نتحدث  فإننا  يكون،  أن  ما يجب 

تحليل معنييهما. ويكون نقد مثل هذا الموقف نابعًًا من قناعات أخلاقية بخطورة الخلط بين الحكم 

الجمالي والحكم الأخلاقي، و/ أو بأن صياغة القيم الأخلاقية يفترض أن تصبو على الأقل إلى أن 

بقية  على  الذاتية  الإنسان  تعميم صورة  من  بل  مفروضة،  كونية  قواعد  من  لا انطلاقًاً  كونية،  تكون 

البشر، والشعور بكرامة الإنسان تبعًًا لذلك. ونضيف هنا ملاحظة عواقبية Consequantialist مفادها 

أنه في خضم الصراع من أجل العدالة والتحرر، لا ينجم سوى الضرر عن نفي وجود ما يجمع البشر 

في الإنسانية.

2. مسألة القواعد الأخلاقية والمسؤولية الفردية
الأخلاق  حالة  في  وتتحول  ما بعد الحداثية،  مفكري  كما أسلفنا،  السرديات،  تشظي  مسألة  تشغل 

إلى الإصرار على حصر البعد الأخلاقي في القرارات الأخلاقية الفردية، واعتبار أن مجرد الالتزام 

الأخلاق  تعنيه  لما قد  تصورًًا  باومان  زيغمونت  ويقدّّم  أخلاقًيًّا.  الفعل  لا يجعل  الأخلاقية  بالقواعد 

في سياق ما بعد الحداثة في كتابه Postmodern Ethics )1993(، مشددًًا على اللايقين الأخلاقي في 

عالم تراجعت فيه سلطة العقل الكوني، كما صاغتها الحداثة. وهو من التعميمات الجارفة المعروفة 

وغير المفحوصة في رأيي. لكن باومان الذي أعدّّه مفكرًًا نقديًاً عقلانيًًا، على الرغم من أنه يُحُسََب 

وراءه  لا يترك  الكوني"  العقل  "سلطة  لما يسميه  التراجع  هذا  أن  على  يشدد  ما بعد الحداثية،  على 

الفرد  علاقة  في  المتجذّّرة  الأخلاقية  المسؤولية  من  جديد  نوع  أمام  المجال  يفتح  بل  عدميًًا،  فراغًًا 

بالآخر. ويردّّ على النقد القائل إن ما بعد الحداثة تؤدي إلى نسبوية تبيح كل شيء منتقدًًا بعض منظّرّي 

ما بعد الحداثة الذين يخلقون هذا الانطباع، وكذلك المجتمعات الغربية المتطورة التي تدّّعي الإيمان 

بالقيم الكونية، ولكنها تمارسها بوصفها قيمًًا محلّوّية ضيقة. وهو نقد في محلّهّ.

ويُعُرّّف باومان الأخلاق ما بعد الحداثية بأنها "أخلاق من دون شيفرة أخلاقية". إنها تقع على عاتق 

الذات تجاه الآخر، فجذر الأخلاق يكمن في اللقاء الوجاهي بين الذات والآخر، ذلك اللقاء الذي 

يستدعي من الفرد مسؤولية تتجاوز إملاءات القواعد. الواجبات المفروضة غير المسؤولية الأخلاقية. 

(41) Ibid., p. 26.



32 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

وما يميز الفرد من الآخر هو تحمّّل المسؤولية الأخلاقية )ما يسميه "الأخلاقي" The Moral(، فهم 

يتشابهون في أداء الواجبات )الأخلاق Ethics()4))، وهذا تقسيم شبيه بتقسيم فوكو المبين أعلاه.

تفهم  غالبية  ثمة  تكن  لم  إذا  مجتمع  فلا يقوم  بالألفاظ"،  "التلاعب  بعض  هذا،  الكثيف  بيانه  وفي 

الأخلاق بوصفها واجبات أو تحديدًًا نواهيََ، ولا سيما في مجتمعات تعاني تصدّّع الفضاء العمومي 

وتراجع الأخلاق العمومية، ومسؤولية الأفراد تجاه العموم. ولكن الالتزام بالنواهي لا يكفي لتمييز 

والنقاش  لحياته.  المعنى  ويجد  شخصيته  يبلور  لكي  وما يفعله  الخير  لفعل  فهمه  في  آخر  من  فرد 

حول طبيعة أخلاق المسؤولية هذه قائم بين فلاسفة الأخلاق في الحداثة تحت عناوين مثل العواقبية 

والمناقبية، وغيرهما.

كلام باومان شبيه بكلام تشارلز تايلور عن إيجاد المعنى والهوية الفردية في القيم التي تعرف هوية الفرد، 

أو ما يسميه باومان المسؤولية "الذاتية الأخلاقية". وهذا في رأيي نقيض تام للكلام ما بعد الحداثي 

على نهاية الذات Subject، أو موت الإنسان، إلا إذا كان المقصود موت الإنسان في الحداثة، وقيامه 

من بين الأموات فيما بعد الحداثة.

يرى باومان أن غياب الشيفرة الأخلاقية الموحدة لا يوهن الشعور بالمسؤولية، بل يكثّفّه. ففي سياق 

غياب يقين خارجي مريح، تعود القرارات الأخلاقية إلى ضمير الفرد، وتُلُقى المسؤولية كاملة على 

يقوم  أن  يمكن  وهل  الحداثة؟  في  الفرد  تفرّّد  مع  مريح  يقين خارجي  هناك  كان  متى  ولكن  عاتقه. 

مجتمع )سمِِّهِِ حداثيًًا أو ما بعد حداثي!( من دون قواعد أخلاقية؟ يواجه الفرد المسؤولية الأخلاقية في 

علاقته بالآخر؛ في وجود قواعد أخلاقية وفي غيابها. لا تقلل القواعد الأخلاقية والقيم الديونطولوجية 

)ولا سيما النواهي الأخلاقية( الكونية )لا تقتل! لا تسرق! لا تكذب! لا تمس بكرامة الآخر! وغيرها( 

من مواجهة تحدي المسؤولية تجاه الآخر. ولم تكن هذه المسؤولية كلية الحضور ولا الغياب في أي 

مرحلة من التاريخ البشري المعروف.

تذكِِّر التعميمات السريعة والجارفة لما بعد الحداثيين بمقولات العديد من فلاسفة الحداثة وأدبائها 

التي سادت في  الحميمية  العلاقات  قبل الحداثة، وتفكك  الذي كان سائدًًا  الديني  اليقين  عن زوال 

الجماعة الريفية وغيرها، وصعود مسؤولية الفرد في العصر الحديث. وتذكِِّر أيضًًا بعض تعميماتها في 

الوقت ذاته بصعود الفلسفة الرومنطيقية وموقفها من فلسفة التنوير، ثم نقد فلسفة فرانكفورت للعقل 

الأداتي في ظل الرأسمالية المتقدمة ومجتمع الجماهير. يبدو أن مثل هذا النمط من الأفكار يتكرر في 

مراحل التحولات الكبرى والأزمات.

البيروقراطية، كان المرء يستطيع أن يقول: "أنا فقط  كتب باومان ما يفيد أنه في ظل أخلاق الحداثة 

أُطُبّقّ القواعد"، أو "أنا أنفذ القانون"، وكان بذلك يتملص من مسؤوليته ويسندها إلى النظام. أما في 

الأخلاق ما بعد الحداثية، فتنهار هذه الضمانات الخارجية، وتُسُتعاد المسؤولية الفردية. وهو يسمي 

(42) Zygmunt Bauman, Postmodern Ethics (Oxford: Blackwell, 1993), pp. 5, 11, 14.



33 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

هذا الوضع "أخلاقًاً بلا أعذار". فكل فرد، في هذا الإطار، يواجه وحيدًًا مأزقًاً أخلاقيًًا مفتوحًًا: الاختيار 

بين الخير والشر من دون أي ضمان مطلق؛ "إنها ورطة قاسية ... دراما اختيار")4)).

والحقيقة أن التحذير من الانصياع الأعمى للقوانين والتعليمات والأوامر بحكم الوظيفة حاضر هنا في 

كل كلمة بعد الصدمة من تصرُُّف الأفراد في أثناء النازية. هكذا برّّر بعض الموظفين النازيين سلوكهم 

المسؤولية عن  والشر، وتحمّّل  الخير  بين  الخيار  لمواجهة  تجنُُّبٌٌ  التبرير  المحرقة. وفي هذا  خلال 

الأمر. هنا يتضح الدافع لكتابة هذه السطور، فباومان هو نفسه صاحب كتاب الحداثة والهولوكوست. 

وهنا سياق للتنبيه إلى أنه لا علاقة بين ارتكاب جريمة بالانصياع للقانون أو للأوامر من أعلى، ووجود 

قواعد أخلاقية عامة. في الحالتين يشكّّل الانصياع أو عدمه موقفًًا أخلاقيًًا، ولا يعفي من المسؤولية 

، لأن شيئًاً ما خفيًّّا يميز  الأخلاقية. ولا يوجد ضمان لعدم انصياع الموظفين للأوامر والقوانين مستقبالًا

كلام  يكن  لم  إلا إذا  الأخلاقية ... إلخ،  بالمسؤولية  يتمتعون  الأفراد  ويجعل  ما بعد الحداثة  مرحلة 

باومان تحليالًا لطبيعة مرحلة تختلف عن الحداثة، بل دعوة إلى هذه المسؤولية الأخلاقية.

ا في "عدم قابلية الفعل الأخلاقي للتقنين" Uncodifiability، فمن دون ذلك لا يقوم  ليس باومان محًقًّ

مجتمع. لكنه محقٌٌّ في أن الأفعال الأخلاقية الأصيلة تنشأ غالبًًا عن الاستجابة لحاجات فريدة لإنسان 

بعينه، لا يمكن قانونٌٌ عام أن يقرّّرها. وقد تتطلب ممارسة التعاطف مع الآخرين تجاوز القاعدة أو 

الخروج عن الواجب الرسمي. وكما عند دريدا، يسلط باومان الضوء على عنصرََي الفرادة والعفوية في 

الفعل الأخلاقي، فـ "قبل أن تأتي المجتمعات، والمشرّّعون، والفلاسفة، لصياغة المبادئ الأخلاقية، 

كان ثمة بشر يمارسون الأخلاق من دون قيود )أهي رفاهية؟( الخير المشفّّر أو المقنن")4)). ومع ميلي 

وأنه  عقلانيًاً،  حسابًاً  ليس   Moral Reasoning الأخلاقي  التفكير  أن  على  باومان  تشديد  قبول  إلى 

قائم على الطبيعة الإنسانية، وأن الطبيعة الأخلاقية للأفراد تقود إلى الاجتماع وليس العكس، فإنه من 

الضروري التشديد على أن الأفراد لم يوجدوا وحدهم، لا في التاريخ البشري، ولا في سيرة حياتهم 

الفردية، بل يعيشون في جماعات أو مجتمعات. وهذا يعني أعرافًاً ونواهيََ وواجبات. وصحيح أن 

واعية  علاقة  وجود  بمعنى  لها،  الواعية  بالممارسة  تبدأ  الفردية  فالأخلاق  الأخلاق.  لا تستنفد  هذه 

متوترة مع هذه الأعراف، ولا تنتهي بالمواقف الفردية الأخلاقية حتى في أكثر المجتمعات تقليدية. 

ولكن أهمية هذه الأخيرة تزداد مع تفرّّد الفرد في المجتمع الحديث وتوسّّع نطاق الحريات.

الالتزام الأخلاقي.  نداء  يتنازل عن  أن  الكونية"، دون  "اليقينيات  ما يسميه  باومان على غياب  يشدد 

فما بعد الحداثة، في تصوّّره، تُعُيد الأخلاق إلى المستوى الإنساني. وبدالًا من محو التمييز بين الخير 

الخاصة.  الحياتية  قراراتنا  التمييز في سياق  ما بعد الحداثية على مواجهة هذا  الحالة  تُجُبرنا  والشر، 

وبناءًً عليه، فإن عمل باومان يُعُد رًدًّا فلسفيًاً على مرادفة ما بعد الحداثة والانحلال الأخلاقي. إنه يرسم 

صورة لفاعلين أخلاقيين، من دون ضمانات كونية، يُصُبح كلٌٌّ منهم ذاتًاً أخلاقية تتحمل مسؤوليتها في 

(43) Ibid., p. 13.

(44) Ibid., p. 61.



34 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

وحدتها. إنها أخلاق لا تقوم على قواعد، بل على علاقات حوارية مع الآخرين وتنسجم مع التشديد 

ما بعد الحداثي على الغيرية، والمحلّيّة، والاختلاف.

نكتشف المشكلة في الاتفاق مع فكر ما بعد الحداثة في بعض أهم نصوصها التي تتناول الأخلاق. 

الفردية  المسؤولية  جسامة  وصف  في  الإفراط  إلى  يؤدي  الكونية  القواعد  رفض  على  فالإصرار 

الأخلاقية على نحو أشد تطرفًاً عند دريدا في كتابه عطية الموت )1992(، حيث يتناول مسألة الأخلاق 

من خلال مفهوم المسؤولية، والتشكيك في الافتراض القائل بإمكانية اتخاذ قرارات أخلاقية استنادًًا 

إلى قواعد كونية واضحة.

في هذا الكتاب ناقش دريدا قصة إبراهيم وإسحاق التوراتية التي يقدمها نموذجًًا لـ "الأپوريا" aporia، أي 

المعضلة التي لا حلّّ لها بناء على المقدمات المتوفرة، وفي هذه الحالة المقدمات الأخلاقية المتوفرة. 

ويجادل دريدا بأن كل قرار يستحق أن يُسُمى أخلاقيًًا يتضمّّن أپوريا كهذه؛ فلا يمكن أيُُّ قاعدة عامة 

أن تملي القرار الصحيح بشأنها، أو تبرره على الأقل. ومع ذلك يجب أن يتخذ الفرد قرارًًا وأن يتحمّّل 

مسؤولية قراره. ولو كان في الإمكان أن يُحُدََّد القرار مسبقًًا من خلال الالتزام بقاعدة أو إجراء حسابي، 

؛ بل سيغدو مجرد انصياع وتنفيذ. وهذا غير  الفعل لن يكون، وفقًًا لدريدا، فعالًا أخلاقيًًا أصيالًا فإن 

صحيح. فالالتزام بقاعدة أخلاقية إذا كان اختياريًاً هو قرار أخلاقي. ولكن المسؤولية الحقيقية عند 

اليقين حيال ما هو صائب بموجب قاعدة ما، وحيث لكل قرار  القلق وعدم  دريدا، تكمن في حالة 

عطية  كتاب  وفي  آخر.  بواجب  التضحية   ، مثالًا ما،  واجب  لنداء  التضامنية  الاستجابة  تعني  إذ  ثمنٌٌ، 

: "لا يمكنني أن أستجيب لنداء الآخر، أو لطلبه، أو لواجبه، أو  الموت، يطرح هذا المعطى بحدة قائالًا

حتى لمحبته، من دون أن أُضُحّّي بالآخرين")4)). والمشكلة هي أن هذا الإشكال لا يقتصر على الحالة 

الأخلاق.  صلب  في  عنده  هو  بل  بابنه،  يضحي  أن  إبراهيم  من  طلب الله  حين  المذكورة  المتطرفة 

فالمسؤولية تجاه شخص ما تعني اللامسؤولية تجاه الآخرين، فانتباه الإنسان وموارده في أي لحظة 

معطاة هي معطيات محدودة.

هل صحيح أن قرار مساعدة إنسان محتاج أو مظلوم في أي لحظة معطاة يعني إهمال الآخرين؟ وهل 

ثمة واجب أخلاقي بمساعدة جميع البشر؟ الجواب في رأيي هو لا، أي مسؤولية هي بالتأكيد عكس 

اللامسؤولية في اللغة. ولكن هذا لا يعني أن ممارسة المسؤولية تجاه شخص ما تعني ممارسة اللامسؤولية 

في الوقت ذاته تجاه جميع الآخرين. والإنسان لا يساعد جميع الآخرين حين لا يساعد شخصًًا ما أيضًًا. 

فعدم المساعدة ليس فعالًا يقع عند المساعدة. وبالعكس؛ إذ يسهم المتضامن مع المظلومين، في مجال 

. ولا شك في أن الإنسان يواجه معضلات حين  ما، في مساعدة غيرهم من خلال تقديم نموذج مثالًا

يكون أمام خيارات في كيفية توزيع موارده. ولكن هذه المعضلة لا تخص الأخلاق حصرًًا.

أصيلة  إشكالية  ثمة  أن  لا أرى  ولكن  الأخلاقية،  المسؤولية  من  دريدا  موقف  مناقشة  يمكن 

فيما يناقشه، لأن الدافع الأخلاقي للفعل قلّمّا يكون انطلاقًاً من قواعد عامة، بل هو غالبًًا تعامل مع 

(45) Jacques Derrida, The Gift of Death, David Wills (trans.) (Chicago: University of Chicago Press, 1995), p. 68.



35 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

أن  ويمكن  دوافعه،  من  فتصبح جزءًًا  العامة  القواعد  بعض  الفرد  يتذوت  أن  يمكن  فردية.  حالات 

أو شهمًًا. نعم، يمكن أن  إنسانًاً خيِِّرًًا  بفكرة أن يكون  مََقُُودًًا  أو أن يكون  يتصرف بحسه الأخلاقي 

يكتفي بالالتزام بعرف اجتماعي في سلوكه أو موقفه من مسألة محددة عادًّّا تصرّّفه هذا هو السلوك 

الأخلاقي المطلوب منه.

وقد يواجه المرء إشكالية من نوع أنّّ الاضطلاع بمسؤولية ما يعني إهمال غيرها، أو أنّّ مساعدة شخص 

، تعني التخلي عن غيره إذا قام بجردة حساب لموارده قبل  ما، إنقاذه من جحيم الحرب في غزة مثالًا

يعقّّد  دريدا  أنّّ  أم  الدرجة؟  هذه  إلى  إشكالية  واحد  شخص  مساعدة  أنّّ  هل  ولكن  التضامن.  فعل 

العملية؟ الإنسان الأخلاقي "العادي" )غير الفيلسوف( من النوع الشهم أو الإيثاري يساعد من يمكنه 

المساعدة  أن هذه  الجميع. وهذا لا يعني على الإطلاق  أن يساعد  أنه لا يمكن  أن يساعده، ويدرك 

إلا إذا كان قصد  اللغة؛  في  فهذه مغالطة معتمدة على كلمة وعكسها  كانت على حساب الآخرين! 

. ولكن الإنسان الأخلاقي  الفيلسوف هو أن أي مساعدة سوف تكون على حساب وقت راحته مثالًا

لا يفكر على هذا النحو، ويعرف أن فعالًا من هذا النوع يتطلب تضحية بالوقت، وربما بالمال، وهو 

يقيس ذلك: أيمكنه أن يفعل ذلك أم لا؟ لكن هذه ليست إشكالية أخلاقية. المشكلة تنشأ في حالة 

بين  التردد  تنفيذ أحدها على حساب آخر، كما في  أو واجبات أخلاقية مختلفة سيكون  صراع قيم، 

فعلِِ تقديم يد العون للمتضررين من الظلم من ناحية، والالتزام تجاه العائلة من ناحية أخرى. وهذه 

مسألة مطروقة بكثرة في الأبحاث حول الأخلاق ولا يجدد فيها دريدا كثيرًًا. ولا ننسى أن العديد من 

الناس يَعَدُُّون أن الفعل الأخلاقي الأجدى من إنقاذ شخص من براثن الفقر أو الحرب أو غيرهما هو 

النضال السياسي ضدها، وأنهم يجمعون عند الاستطاعة بين الأمرين، أي التعاطف الفردي والنضال 

السياسي. ثمة احتمالات عديدة لتجنب مواجهة معضلة دريدا هذه.

وثمة مسألة متكررة في الأبحاث حول الأخلاق بشأن معضلات تنشأ في حالات متطرفة مثل قرار 

ينقذ  أن  يمكن  منه  اعتراف  تعذيب سجين لاستخلاص  أو  أشخاص،  التضحية بشخص لإنقاذ عدة 

أرواحًًا، وغير ذلك من معضلات التناقض بين القيم، والتناقض بين المذاهب الأخلاقية مثل التناقض 

بين التفكير العواقبي الذي قد يتيح التضحية بشخص أو التعذيب في حالات معينة، والديونطولوجي 

ا إلى حٍدٍّ يجعل كل مسؤولية  الذي يحظر التعذيب مطلقًًا. ولكن دريدا لا يقصد ذلك، فمقصده عام جًدًّ

أخلاقية على حساب أخرى، وتحوّّل الفعل الأخلاقي إلى معاناة بدالًا من أن يكون مصدر رضًًا.

والأمر اللافت للانتباه، في هذا السياق، هو الزج بإشكالية إبراهيم الخليل في مسألة لا تنتمي إليها. 

فهي لا تصلح على الإطلاق لتصوير مأزق أخلاقي من النوع الذي يريد دريدا توضيحه. إنّّ المسألة 

برمتها تُصُوِِّر اختبارًًا إيمانيًاً وليس اختبارًًا أخلاقيًاً. فمن الناحية الأخلاقية لا يفترض أن توجد معضلة، 

لأن التضحية بالابن هي عملٌٌ غير أخلاقي، وحسم المسألة الأخلاقية المطروحة سهلٌٌ بالنسبة إلى أي 

إنسان، لا معضلة أخلاقية هنا. إن قبول التضحية بالابن هو تفضيل طاعة الله على الأخلاق، وعلى 

محبة الابن. ليس هذا الصنيع التزامًًا بقيمة أخلاقية مقابل التضحية بأخرى، بل هو عمل غير أخلاقي 

ا عن التناقض الذي قد يحصل في حالات معينة بين  بجميع المقاييس. وتطرح الإشكالية سؤاالًا مهًمًّ



36 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الإيمان الديني والأخلاق. ومن الواضح أن ثمة أنماطََ تديُّنُ معينة )متعصبة( تغلّبّ الإيمان كما تفسّّره 

على الأخلاق، وتتصرف كما لو أن الإيمان بديلٌٌ من الأخلاق. وقد اختبرت مجتمعات عديدة عواقِِب 

عملية إحلال الإيمان والطاعة المطلقََين محل القيم الأخلاقية، وما زال بعضها في العراق وسورية، 

في المناطق التي أدارها تنظيم الدولة الإسلامية في العراق والشام "داعش"، يعاني آثارها.

أما الشخص الأخلاقي فيغلّبّ القيم الأخلاقية على الإيمان، أو يفسر إيمانه تفسيرًًا أخلاقيًًا، بما يمكنه من 

الاحتفاظ بهذا الإيمان عند رفض أي ممارسة غير أخلاقية باسمه. النموذج الذي يقدّّمه إبراهيم الخليل 

هو الجمع بين الإيمان والطاعة المطلقََين من دون السؤال عن السبب والهدف. لقد اختبره الله، ونجح 

في اختبار تفضيل الطاعة المطلقة على المحبة والعاطفة الأبويتَيَن )بعد تحييد الأخلاق تمامًًا(، فجعل 

ابنه. ولكن في جميع حالات تفضيل المتعصبين فهمهم الحرفي  له الله الكبش ليضحي به بدالًا من 

للنصوص التي يؤمنون بها على القيم الأخلاقية )التي يدركون وجودها( فإن الله لا يخاطبهم مباشرة، 

ولا يرسل شاةًً في نهاية الاختبار. ومع ذلك يفضلون الهدف السامي، الذي تدركه نخبة المؤمنين، على 

القيم التي تلزم عامة الناس، فـ "يرتقون" فوق هذه القيم، وهم في الحقيقة ينحطّوّن تحتها. ألا يذكِِّر ذلك 

بإعادة تقييم القيم عند نيتشه الذي لا يؤمن بأي دين، والذي يحتقر ما يسميه "أخلاق العبيد"؟

خاتمة ونقاش حول طبيعة الأخلاق
التشكيك  العلم إلى  العالم أو "الحقيقة" في  الكبرى ورفض حصر تفسير  السرديات  أدّّى الشك في 

علاقات  في  استثمر  غربيًًا  خطابًاً  بوصفها  أيضًًا،  الكونية،  الأخلاق  وفي  الأخلاقية،  النظريات  في 

القوة والسيطرة مع بقية العالم. لا يلتفت هذا الموقف إلى أن بعض التيارات في الإسلام والمسيحية 

انطلقت من وحدانية الله  قبل الحداثة بمدة طويلة، وإن  للبشرية جمعاء  قيمًًا أخلاقية كونية  طرحت 

وخلقه الكون والبشر جميعًًا واستخلافه الإنسان في الدنيا، لا من الحداثة وادعاء مركزية الإنسان فيها.

انطلق فكر ما بعد الحداثية في هذا السياق من التشكيك في الأسس التي قامت عليها النظرية الأخلاقية. 

وطاولت ريبيتها أي نظرية أخلاقية شاملة، سواء أُسُِِّسََت على الشريعة الإلهية، أم العقلانية الكونية، أم 

افتراض جوهر للإنسان، أم على معطيات في الطبيعة البشرية. وبدالًا من ذلك، تُفُهََم الأخلاق بوصفها 

سرديات محلّيّة، لكلٍّّ منها مشروعيتها ضمن حدودها التاريخية والمكانية، من دون ادعاء نظرة شمولية 

ما بعد الحداثة  تيار  مقاربة  في  الكامن  الافتراض  لاحظ  الأخلاقية".  "الحقيقة  ما تسميه  إلى  مطلقة 

وتعاملها مع نظريات الأخلاق كما تتعامل مع العلم، على الرغم من الفرق الجوهري بين النظريات 

العلمية وما يسمى "نظريات أخلاقية"! فالأخيرة ليست نظريات علمية، وإنما مقولات فلسفية. وهي 

مقولات عقلانية متماسكة منطقيًًا، ولكنها تنطلق من افتراضات غير مثبتة، تطرح نموذجًًا للتفسير من 

.Normative Theories جهة، وقيمًًا أخلاقية يُصُبََى إليها من جهة أخرى، إنها نظريات معيارية

وتفترض الفلسفات الأخلاقية الحديثة وجود حٍسٍّ إنساني يمكن أن يشكّّل أساسًًا للقواعد الأخلاقية. 

وثمة فرق بين نقد النظريات الأخلاقية التي تعتمد مبدأًً محددًًا تشتق منه القواعد الأخلاقية من جهة، 



37 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

ونقد الأخلاق الكونية من جهة أخرى. فهذه غير مرتبطة بوجود نظريات أخلاقية كونية. والتصرف 

الأخلاقي الذي يتضمن إيمانًاً بوجود الإنسان، كائنًًا مشتركًًا بين جميع البشر، ليس بالضرورة أن يكون 

منطلقًًا من معرفة نظرية ما في فلسفة الأخلاق.

ثمة فرق بين مواقف البشر وسلوكياتهم في حياتهم اليومية وصياغة ذلك في قواعد عامة كما تفعل 

المذاهب الفلسفية الأخلاقية مثل العواقبية والمنفعية والواقعية والديونطولوجية وغيرها. فذلك جهد 

مواقف  ينمّّط  بل  أخلاقية،  قوانين  الجهد  هذا  ولايَ سَُُنّّ  ما بعد الحداثة.  فلاسفة  بجهد  شبيه  فلسفي 

وتصرفات وترددات قائمة في الحياة. وقلّمّاتُ ذُكََر نظريات الأخلاق في الحياة اليومية، أو يشار إليها 

في الصحف، فضالًا عن وسائل التواصل، بل تناقشها المؤتمرات الأكاديمية والدوريات. وربماتُ قُتبََس 

عند التعليق على سياسات حكومية أو عملية تشريع في البرلمان من زاوية نظر هذا المذهب أو ذاك 

في الفلسفة الأخلاقية.

البشري  المجتمع  تشمل  الأشخاص  من  فئة  المفعول ضمن  سارية  بوصفها  الأخلاق  إلى  نظرنا  إذا 

بأكمله، فإنها تختص باحترام الحياة البشرية، والكرامة، وسعي الآخرين لتحقيق سعادتهم أيضًًا. وهي 

تؤدّّي إلى المحظورات المتعلقة بتحريم القتل وإيذاء الجسد والسرقة وغيرها من الأفعال التي تتناقض 

مع هذه القيم. يمكن القول إن الأخلاق في هذه الحالة عميقة وشاملة وربما حتى متجذّّرة في طبيعة 

البشر، أو استعداداتهم الأخلاقية الطبيعية، وينجم عن خرقها وخز ضمير طبيعي وباطني)4)). وإن كان 

الطبيعي في رأينا أن تسري الأخلاق الديونطولوجية تجاه البشر بما هم بشر، أي أن تكون قيمًًا كونية، 

، ومشروطة خارج  فإنّّ المعضلة تكمن في أن الانتماء إلى جماعات يجعلها سارية داخل الجماعة أوالًا

الجماعة بشروط وظروف متنوعة، مع وجود اختلافات في فهم الأفراد لحدود الجماعات. فقد يتسع 

أفق الفرد إلى درجة الانتماء إلى الجماعة البشرية عمومًًا، كما جاء في مبدأ المدينة الكونية عند زينون 

الرواقي وشعارها "كل البشر إخوة".

مجرى  فجارية  الأخلاقية  أما الممارسة  وقوانين،  نظريات  دون  من  علمية  ممارسة  تصور  يصعب 

الحياة ذاتها، في الحداثة وفي غير الحداثة. يتخذ الإنسان مواقف أخلاقية من خلال التعامل اليومي 

مع البشر بدءًًا من عائلته ونهاية بمن يصادفه في طريقه، ثم في معاملاته المعيشية من دون نظريات 

أخلاقية. وهو يفعل ذلك لأن لديه قيمًًا معينة ودوافع أخلاقية وغير أخلاقية. وإذا لم تكن ثمة قيم 

الأخلاقية  المسؤولية  على  الاعتماد  أن  يتبين  القوانين،  عن  فضالًا  ما،  مجتمع  في  سائدة  عمومية 

للأفراد وحساباتهم الفردية وحدها لا يكفي البتّةّ. ولا ينشأ من ذلك مجتمع ما بعد حديث، بل حالة 

فلهذا،  أخلاقيًًا،  مجتمعًًا  لا تصنع  وحدها  السائدة  والقيم  والقوانين  الأعراف  ولكن  الفوضى.  من 

القادرين على مساءلة هذه الأعراف والقوانين والقيم  الأفراد الأخلاقيين  لا بد من وجود عدد من 

السائدة.

)4)) تشارلز تايلر، منابع الذات: تكوّّن الهُُويّّة الحديثة، ترجمة حيدر حاج إسماعيل، مراجعة هيثم غالب الناهي )بيروت: المنظمة 

العربية للترجمة، 2014(، ص 43.



38 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

الحكومات  ولا  كونية،  قيم  يتصرفون بموجب  الناس  جميع  لأن  الكونية  ما بسمة  قيمًًا  لانَ سَِِمُُ  نحن 

تنطلق منها. إن القيم الكونية هي قيم مصوغة بحيث تنطبق على جميع البشر، وربما تصاغ بوصفها 

"حقوقًاً طبيعية" للإنسان بما هو إنسان. وقد عُُممت وأصبحت تحظى بشرعية، ويمكن الدفاع عنها. 

سلوك  على  الشخصية(  العلاقات  نطاق  )خارج  نقدية  أخلاقية  إصدار أحكام  الصعب  من  وبات 

الأشخاص وسياسات المؤسسات ومواقف الدول، بحيث تكون هذه الأحكام مفهومة للآخرين، من 

دون الاستناد إلى قيم كونية.

ويمكن افتراض أن المنطلق إلى ريبية ما بعد الحداثة لم يكن انهيار نظريات علمية أمام ناظري مفكري 

النصف الثاني من القرن العشرين هؤلاء، وإن لجؤوا لاحقًًا إلى توماس كون وفييرابند وغيرهما لإسناد 

نسبانيتهم العلمية، بل كان أخلاقيًًا ناجمًًا عن الخيبات الكبرى في إطار الحضارة الغربية: فظائع الحرب 

العالمية الثانية والمحرقة النازية، واستلاب الإنسان الفرد في المجتمع الجماهيري والاستهلاكي)4)) 

السوفياتي  الاتحاد  في  الاشتراكية  تطبيق  تمخض  من  والخيبة  الإعلامية،  المشهدية  فيه  تسود  الذي 

ودول أوروبا الشرقية عن دكتاتوريات، وتوليد المجتمع الرأسمالي المتطور لعملية تسليع كل شيء 

لهذه  التعرض  عند  غيرهم  من  حساسية  أكثر  ما بعد الحداثة  مفكرو  يكن  لم  الثقافة.  ذلك  بما في 

 ،)1956( هنغاريا  في  السوفيات  تدخل  بعد  الماركسية  غادروا  الماركسيين  من  فالعديد  الصدمات. 

وبعد الكشف عن جرائم الستالينية خلال المؤتمر العشرين للحزب الشيوعي السوفياتي، ولجأ بعض 

الماركسيين إلى كانط لتصحيح الخلط بين النظرية والقيم الأخلاقية في المادية التاريخية، وتعرضت 

مدرسة فرانكفورت بالنقد للثقافة الجماهيرية وتسليعها من جدلية التنوير لأدورنو وهوركهايمر وحتى 

العقل والثورة عند هربرت ماركوزه. وتضمنت كتاباتهم نقدًًا  كتاب الإنسان ذو البعد الواحد وكتاب 

معمقًًا ذا بعد تحرري لواقع الحداثة الغربية، ولكنه مناهض للاستغلال الرأسمالي وسلطوية الأنظمة 

الاشتراكية البيروقراطية.

ولذلك، ففي رأيي أن هذه الصدمات لا تكفي في تفسير الريبية والنسبانية الأخلاقية، بل إنّّ ما قاد 

هشاشة  هو  التقليدية،  القيم  منظومات  بها  تتمتع  كانت  التي  السلطة"،  "فقدان  ليوتار  ما يسميه  إلى 

نقده  من  تتمكن  لم  والذي  النازية،  مع  المتواطئ  الفرنسي  الحكم  في ظل  الفرنسية  الفلسفية  البيئة 

ظله.  في  إنتاجهم  وألمان  فرنسيون  فلاسفة  واصل  حين  نقده  عدم  على  الذات  ولا محاسبة  عينيًًا، 

واكتشف هذا التيار القلِِق في الفلسفة الفرنسية جوانب ثورية نقدية في فكر كل من نيتشه وهايدغر 

المفكرََين الأقل تأهيالًا وصلاحية لتشكيل نقاط ارتكاز لنقد النازية والفاشية. فقد تأثر بهما النازيون 

)أساؤوا تفسيرهما كما يرى غيري( أكثر مما تأثروا بأي مفكر حداثي آخر. وانتقل ما بعد الحداثيين 

للشخصية  وتصميم  تمرّدّ  ظاهرة  "التقليعة"  في  ورأوا  والفردية،  الحرية  مجال  إلى  ما بعد الحداثيين  المفكرين  بعض  )4)) حوّّلها 

متجاوزًاً  نفسه  يعد  والذي  ذلك  عن  تعبيرًاً  الأقوى  النموذج  "الستايل".  أو  المظهر  مستوى  على  قواعد  بأي  الملتزمة  غير  الفردية 

ما بعد الحداثية إلى الحداثة المفرطة هو جيل ليبيتوفسكي. ينظر:

Gilles Lipovetsky & Sebastien Charles, Hypermodern Times (Cambridge: Polity Press, 2005).

وهذا الكتاب هو من أوضح ما يعبّّر عن أن فكر ما بعد الحداثة هو ظاهرة مرتبطة بالرأسمالية المتأخرة.



39 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

الثانية. وحين بدأت هذه العملية انطلاقًاً  إلى محاسبة الثقافة الغربية بمجملها بعد الحرب العالمية 

إلى  نيتشه  وجهه  الذي  الأرستقراطي(  طابعه  بسبب  )وما قبل الحداثي  الطابع  النخبوي  النقد  من 

ما بعد  إلى  ما قبل الحداثي  نيتشه  نقد  وتحوّّل  الذاتية،  ديناميكيتها  طورت  السائدة،  القيم  منظومة 

ما بعد حداثي،  بلبوس  "إلينا"  للقيم  نيتشه  نقد  يُصُدََّر  أنه حين  الأفكار  تاريخ  حداثي )ومن سخرية 

فإنه يعود ما قبل حداثي كما بدأ(. وفي هذا السياق، بات لا بد من إعادة التفكير في منشََأ الأخلاق 

إنسان،  بما هو  الإنسان  طبيعة  في  أخلاقية  استعدادات  أو  أُسُس  بوجود  الإيمان  زال  فإذا   . أصالًا

التاريخي  السياق  على  ومعتمِِدًًا  عارضًًا  يصبح  الأخلاق  منشََأ  فإن  كونية،  قيم  وجود  بإمكانية  أو 

والثقافي. وهي عبارة تفسر كل شيء، ولذلك فهي لا تفسّّر خصوصية أي ظاهرة، وعدم فهم ما يميز 

الظاهرة من غيرها يعني عدم فهمها.

في  الثقافية  الثورة  أو  الطلاب  ثورة  فشل  بعد  نشأت  ما بعد الحداثة  فلسفة  أن  ذلك  إلى  يضاف 

المجتمعات  ثقافة  تغيير  في  أسهمت  أنها  مع  سياسية،  ثورة  تحقيق  في  العشرين  القرن  ستينات 

وأبقت  الفردية.  الحرية  نطاق  وتوسيع  والليبرالية  الديمقراطية  بين  الصلة  توثيق  اتجاه  في  الغربية 

كانت  كما لو  والتعدّّد،  الاختلاف  على  التشديد  في  فقط  الخطاب  مستوى  على  الراديكالية  على 

يَعَرِِف  الشر.  الوحدة والهوية والكونية والكلّيّة والنظام، كما لو كانت قوى  الخير، في مقابل  قوى 

إلى  فينحازون  بكلّيّته،  به، ولكنهم غير مستعدين لرؤيته  التناقض ويعترفون  التيار بوجود  روّّاد هذا 

وفي سياق  وغيرها.  والوحدة  التعدّّد  وبين  والهوية  الاختلاف  بين  مثالًا  التناقض،  من  الجانب  هذا 

إلى هذا ضد ذلك، يمكن أن تكون ما بعد الحداثة إقصائية ورقابية وأرثوذكسية.  المسبق  الانحياز 

الطبيعة  وتقصي  الثقافة  بخصوصية  وترحب  الطبقة،  وتنبذ  الجندر  باستخدام مصطلح  ترحب  فهي 

البشرية، وتكثر الحديث عن الجسد واللذة والقوة، وتتجنب تناول العدل والمساواة، وتسرف في 

استخدام ما بعد الاستعمار متجنبةًً حركات التحرر وبناء الدولة)4))، كما تتجاهل في نقدها لليبرالية 

الظاهرة بكلّيّتها، ومن  الطغيان، لأنها تمتنع عن رؤية  الحياة في ظلّّ  الحياة في ظلّهّا أفضل من  أن 

ضمن ذلك ظاهرة الديمقراطية الليبرالية في تناقضاتها وتطورها.

ليس الفكر ما بعد الحداثي عدميًًا متخليًًا عن الأخلاق، بل إنه يعيد تصوّّرها بوصفها أخلاقًاً سياقية، 

على  يصح – بناءًً  فهل  عليها.  تقوم  أُسُس  دون  من  الذات  وتكوين  "الغيرية"  متمركزة حول  تعددية، 

غياب  في  متماسك  أخلاقي  منظور  بناء  يمكن  وهل  إليها؟  الأخلاقية  النسبوية  تهمة  ذلك – توجيه 

أُسُس؟

تركّّز أخلاق ما بعد الحداثية اهتمامها على "الآخر" )سواء أكان الآخر شخصًًا عينيًًا أم مجرد منتمٍٍ إلى 

ثقافة مختلفة ومصنف على هذا الأساس(، وعلى علاقة الذات بذاتها، بدالًا من الانشغال بالواجبات 

أو المبادئ المجردة. ففي حين قد يتساءل الأخلاقي الحداثيّّ: "ما هو الفعل الصحيح كونيًًا في هذا 

الموقف؟"، أو "كيف يتصرف شخص أخلاقي في هذه الحالة؟"، أو "كيف أمارس تعريفي لنفسي من 

)4)) تايلر، ص 47–48.



40 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

خلال الفعل الأخلاقي؟"، فإن الأخلاقي الـ "ما بعد حداثي" يرجّّح أن يسأل: "ما طبيعة العلاقة التي 

الأخلاقية  وما الالتزامات  تحديدًًا،  الزماني – المكاني  الموضع  هذا  في  المتفرّّد  الآخر  بهذا  تربطني 

استعدادات  افتراض  دون  من  غير ممكن  هذا  أن  ما يتضح  العلاقة؟". وسرعان  تلك  من  تتولّدّ  التي 

أخلاقية في الإنسان بما هو إنسان أو قواعد أخلاقية يمكن التصرف بموجبها أو تجاوزها، ما يعيدنا 

الحداثي".  "الأخلاقي  وتعسفي  دقيق  غير  نحو  على  يسمى  عما قد  تساؤلات  إلى  الحقيقة  في 

ما بعد الحداثة،  مفكري  تشغل  لم  الأخلاقي  السلوك  في  فرقًاً  تصنع  قد  التي  الصحيحة  فالتمييزات 

إلى  بما يجب عليه، وآخر يسارع  المتعلقة  القيمية  إنسان تشغله الاعتبارات  بين  التمييز   ، أولًاا وهي: 

تهميش الاعتبارات الأخلاقية لصالح أخرى عند أول امتحان؛ وثانًيًا التمييز بين شخصيتين بموجب 

منهما في  كل  عند  ووزنها  سلوكهما وحياتهما عمومًًا،  في  الأخلاقية  الاعتبارات  نوع  حول  السؤال 

مقابل المصالح والمخاوف وحسابات أخرى؟ وثالًثًا التمييز بين الفرد المتمتع باستقلالية فردية، سواء 

أَسَُُمّّي حداثيًًا أم لا، من جهة، والفرد المقيََّد بأعراف جماعة ينتمي إليها ويتصرف من خلال أعرافها 

ا، التمييز بين شخصية إنسان  وتحديدها لما هو حسن وما هو قبيح في كل حال من جهة أخرى؛ ورابًعً

فرد مستقل لديه اعتبارات أخلاقية قوية من جهة، وشخصية إنسان تعني الأخلاق بالنسبة إليه الالتزام 

بالقوانين والامتناع عن فعل ما تنهى عنه، ولكنه غير مبالٍٍ بفعل أي خير لصالح من لا ينتمي إلى عائلته 

الصغيرة أو لجماعة انتماء يتعصب لها. هذه في رأيي أسئلة مهمة لا يشغل معظمها فلسفة الأخلاق 

الحديثة، ولا نقد ما بعد الحداثيين الموجََّه إليها.

وتخطر بالبال تمييزات أخرى عديدة بين أخلاقي وغير أخلاقي، كانت جميعها، وما زالت أشد وجاهة 

من التمييز بين أخلاقي حداثي وآخر ما بعد حداثي. وإذا قيّّم إنسان عادي سلوك كتّاّب مقالات صعبة 

الفهم في الفكر ما بعد الحداثي وسيرتهم خارج الكتب والنقاشات، ولو في الأروقة الجامعية، فقد 

تفيد التمييزات أعلاه أكثر مما يفيد التمييز بين شخص حداثي وآخر ما بعد حداثي. وحينئذ يتبين أن 

مشروع  نحو  المعيارية  النماذج  عن  والانحراف  والاختلاف،  الغيرية  وتمجيد  الكونية،  نقد  من  كالًّا 

الناس  النيتشوي الجمالي الطابع، لا يفيد كثيرًًا في تحديد إذا ما كان الشخص يعامل  الذات  تكوين 

باحترام، ويمتنع عن الإساءة إلى الآخرين والاستخفاف بمشاعرهم، ولا يزيف مشاعره، ويساعد من 

يحتاج إلى مساعدة، ولا يصنف البشر إلى مراتب من حيث قيمتهم، وإذا كان عنصريًاً أم لا، وإذا كان 

يقف موقف المتفرج تجاه إبادة شعب آخر أم لا.

References المراجع�

العربية

للأبحاث  العربي  المركز  الدوحة/ بيروت:  ديب.  ثائر  ترجمة  ما بعد الحداثة.  أوهام  تيري.  إيغلتون، 

ودراسة السياسات، 2019.

بشارة، عزمي. الدين والعلمانية في سياق تاريخي، الجزء الثاني/ المجلد الأول: العلمانية والعلمنة: 

الصيرورة الفكرية. الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2015.



41 رصاعملا يبفكر العرلاو ةثاحدلابعد  ام :صاخ فلم
ما بعد الحداث والفكر "نحن" موضوع: مدخلان لمناقشة

المركز  الدوحة/ بيروت:  والسياقات.  والنظرية  الفلسفة  في  أطروحة  الدولة:  مسألة   ._________

العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2023.

العربي للأبحاث  المركز  الدوحة/ بيروت:  المنشأ والمسار.  العربية: بحث في  الدولة   ._________

ودراسة السياسات، 2024.

بيروت:  نقدية.  دراسة  التاريخية:  الأنطولوجيا  موقف  والتنوير:  ما بعد الحداثة  الزواوي.  بغورة، 

دار الطليعة للطباعة والنشر، 2009.

تايلر، تشارلز. منابع الذات: تكوّّن الهُُويّّة الحديثة. ترجمة حيدر حاج إسماعيل، مراجعة هيثم غالب 

الناهي. بيروت: المنظمة العربية للترجمة، 2014.

ترجمة  للعلم.  ما بعد الحداثة  مفكري  استخدام  هراء عصري: سوء  بريكمون.  وجان  آلان  سوكال، 

ودراسة  للأبحاث  العربي  المركز  الدوحة/ بيروت:  بهلول.  رجا  وتقديم  مراجعة  الحصادي.  نجيب 

السياسات، 2025.

فوكو، ميشيل. يجب الدفاع عن المجتمع. ترجمة الزواوي بغورة. الكويت: صوفيا، 2020.

القومي،  الإنماء  بيروت: مركز  الكلمات والأشياء. ترجمة مطاع صفدي ]وآخرون[.   ._________

]د. ت.[.

فييرابند، بول. العلم في مجتمع حرّّ. ترجمة السيد نفادي. القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، 2000.

هتشيون، ليندا. سياسة ما بعد الحداثة. ترجمة حيدر حاج إسماعيل. بيروت: المنظمة العربية للترجمة، 

.2009

يونس، شريف. سؤال الهوية: الهوية وسلطة المثقف في عصر ما بعد الحداثة. القاهرة: ميريت للنشر 

والمعلومات، 1999.

الأجنبية
Aylesworth, Gary. "Postmodernism." The Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive 
(Spring 2015 Edition). Edward N. Zalta (ed.). at: https://acr.ps/1L9BPdZ

Bauman, Zygmunt. Postmodern Ethics. Oxford: Blackwell, 1993.

Breazeale, Daniel (ed. & trans.). New Jersey/ London: Humanities Press, 1979.

Nietzsche, Friedrich. On the Genealogy of Morals. New York: Vintage Edition, 1967.

_______. Beyond Good and Evil. Marion Faber (ed. & trans.). Robert C. Holub (intro.). 
Oxford: Oxford University Press, 1998.

D. Schrift, Alan. Poststructuralism and Critical Theory’s Second Generation. 
New York: Routledge, 2014.



42 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

Derrida, Jacques. The Gift of Death. David Wills (trans.). Chicago: University of 
Chicago Press, 1995.

Foucault, Michel. Language, Counter–Memory, Practice: Selected Essays and 
Interviews. Donald F. Bouchard (ed.). Donald F. Bouchard & Sherry Simon (trans.). 
Ithaca, NY: Cornell University Press, 1977.

_______. The History of Sexuality, Volume 2: The Use of Pleasure. Robert Hurley 
(trans.). New York: Penguin Books, 1985.

_______. Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of Reason. Richard 
Howard (trans.). David Cooper (intro.) London/ New York: Routledge, 1989.

_______. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Alan Sheridan (trans.). 2nd ed. 
New York: Vintage Books, 1995.

_______. The History of Sexuality, Volume 1: The Will to Knowledge. Robert Hurley 
(trans.). New York: Penguin Books, 1998.

Griffin, James. What Can Philosophy Contribute to Ethics. Oxford: Oxford University 
Press, 2015.

Jencks, Charles. The Language of Postmodern Architecture. London: Academy Editions 
1977.

L. Cioffi, Frank. "Postmodernism, Etc.: An Interview with Ihab Hassan." Style. vol. 33, 
no. 3. Postmodernism and Other Distractions: Situations and Directions for Critical 
Theory (1999).

Lipovetsky, Gilles & Sebastien Charles. Hypermodern Times. Cambridge: Polity Press, 
2005.

Lyotard, Jean–François. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Geoff 
Bennington & Brian Massumi (trans.). Foreword by Fredric Jameson. Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 1984 [1979].

Lyotard, Jean–Francois & Jean–Loup Thebaud. Just Gaming. Wlad Godzich (trans.). 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 1979.

Philosophy and Truth: Selections from Nietzsche’s Notebooks of the Early 1870s.

Rabinow, Paul (ed.). The Foucault Reader. London: Penguin Books, 1991.

Smulewicz–Zucker, Gregory & Michael J. Thompson (eds.). Radical Intellectuals and 
the Subversion of Progressive Politics: The Betrayal of Politics. New York: Palgrave 
Macmillan, 2015.

Táíwò, Olúfẹ́́mi. Against Decolonization: Taking African Agency Seriously. London: 
Hurst, 2022.


