
153

*Rachid Benbih | رشيد بن بيه

إدوارد سعيد ووائل حلاق: حول الأسئلة المغيََّبة 
في حقل الدراسات ما بعد الكولونيالية

Edward Said and Wael Hallaq: Overlooked 
Questions in Postcolonial Studies

مــلــخــص: تهدف هــذه الــدراســة إلــى بيان أهمية نقد وائــل حلاق لكتاب "الاســتــشــراق: المفاهيم 

الغربية لــلــشــرق" واســتــجلاء حـــدود هــذا الــنــقــد، وتــحــديــد دور الاســتــشــراق فــي مــشــروعــه الفكري، 

أثــارهــا حلاق. وتتمثّّل  الــتــي  الكولونيالية  مــا بــعــد  الـــدراســـات  فــي حــقــل  المغيََّبة  وتحليل الأســئــلــة 

إشــكــالــيــة الـــدراســـة فــي الــمــفــارقــة الــتــالــيــة: انــتــقــد حلاق الــحــداثــة الــتــي أفــــرزت الاســتــشــراق، وانتهت 

نــقــده على الاســتــشــراق دون  تحليلاته إلــى الــدفــاع عــن اســتــشــراق مــعــدل؛ بينما ركّّز إدوارد سعيد 

الــحــداثــة، ودعــا إلــى استبداله. وتــوصّّــلــت الــدراســة إلــى أنّّ سعيد لــم ينتقد الــحــداثــة، الأمــر الــذي 

جــعــلــه مـــقـــيّّـــدًًا فــــي مـــشـــروعـــه الـــنـــقـــدي، وأنّّ انــــخــــراط حلاق فــــي تـــعـــديـــل الاســــتــــشــــراق يــكــشــف عــن 

محدودية نقده، لكنّّه في المقابل يفتح ممكنات نظرية لمساءلة الدراسات ما بعد الكولونيالية.

كلمات مفتاحية: نقد الحداثة، المعرفة الحديثة، النقد المعرفي، الاستشراق الجديد، الآخر.

Abstract: This study seeks, firstly, to elucidate the significance of Wael Hallaq’s 
critique of Said’s Orientalism and to clarify the limits of this critique. Second, it 
seeks to define the role of Orientalism within his intellectual project. Finally, it 
analyses the questions raised by Hallaq that have been overlooked in postcolonial 
studies. The study is underpinned by the following paradox: Hallaq critiques the 
modernity that produced Orientalism, yet his analysis concludes by defending 
a modified Orientalism. Conversely, Said focused his critique on Orientalism 
rather than on modernity and demanded its replacement. The paper concludes 
that Said’s failure to critically interrogate modernity imposed significant 
constraints on the impact of his critical project. It also finds that while Hallaq's 
attempts to modify Orientalism demonstrates the limitations of his critique, it 
opens theoretical possibilities for interrogating postcolonial studies.

Keywords: Critique of Modernity, Modern Knowledge, Cognitive Criticism, 
Neo–Orientalism, the Other.

* أستاذ مشارك في علم الاجتماع، كلية اللغات والفنون والعلوم الإنسانية بأيت ملول، جامعة ابن زهر، أكادير.

Associate Professor of Sociology, Faculty of Languages, Arts and Humanities in Ait Melloul, Ibn Zohr University, 
Agadir.
Email: rbenbih79@gmail.com

Received   التسلم

2025–02–17

Revised   التعديل

2025–08–12

Accepted   القبول

2025–09–17

DOI   المعرّّف الرقمي

https://doi.org/10.31430/HBKW8573

mailto:rbenbih79@gmail.com
https://doi.org/10.31430/HBKW8573


154 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

مقدمة
تحديات  للشرق)))  الغربية  المفاهيم  الاستشراق:   :)2003–1935( إدوارد سعيد  كتاب  طرح 

على الباحثين في حقل الاستشراق خصوصًًا، وفي العلوم الإنسانية والاجتماعية التي أثّرّ فيها 

هذا الفرع المعرفي عمومًًا، وتتمثّلّ هذه التحديات فيما يلي:

1. ارتباط المعرفة الاستشراقية بالقوة.

2. الوضع الخارجي للمستشرق بالنسبة إلى موضوعه.

3. ضغوط الانتماء إلى الاستشراق.

4. هيمنة الإجماع والاستقرار والاستمرار في هذا الحقل.

5. بدائل الاستشراق.

يأتي عرض هذه التحديات لأنّهّا تُشُكّّل أطروحات أساسية في كتاب سعيد، وما تزال تسائل الباحثين 

الجديدة محلّّ الاستشراق.  بتسمياتها  التي حلّتّ  المناطق  أوسطية ودراسات  الشرق  الدراسات  في 

وتُسُائل تحديات سعيد أيضًًا المنتمين إلى حقل العلوم الإنسانية والاجتماعية على النحو الذي بيّنّه 

عبد الله حمودي؛ إذ واكب نقد الاستشراق، على سبيل المثال، "لحظة نقد الأنثروبولوجيا برمّّتها في 

أوروبا وأمريكا، مع محاولات عديدة في تأسيس خطاب متجدد"))).

ويُشُكّّل صدور كتاب حلاق النقدي قصور الاستشراق: منهج في نقد العلم الحداثي))) مناسبةًً لبيان 

راهنية المنجز السعيدي. ونزعم في هذا السياق أنّّ حلاق حاول نقد سعيد لتجديد الاستشراق المتهم 

بخدمة الكولونيالية. ونطرح، على وجه التحديد، السؤالين الآتيين: هل يكفي البدء في نقد الحداثة، 

التي  وما الأسئلة  الاستشراق؟  أبنية  من  للتحرّّر  لسعيد،  الاستشراق  كتاب  نقده  في  حلاق  كما فعل 

وجّّهها هذا النقد إلى حقل الدراسات ما بعد الكولونيالية التي تأثّرّت بكتاب الاستشراق؟ نفترض أنّّ 

نقد حلاق لسعيد، الساعي لتجديد الاستشراق، كما جاء ذلك صريحًًا في عنوان كتابه المشار إليه في 

صيغته الإنكليزية)))، يبدو أشدّّ ارتباطًاً بأبنية الاستشراق التي انتقدها سعيد نفسه، بقدر ما يقترح هذا 

العمل مداخل مهمّّة لمساءلة الدراسات ما بعد الاستعمارية. وقد أشار حلاق إلى ذلك باقتضاب حين 

النقد  إنّّ  القول،  بل يمكن  السائد)))،  البنيوي  ما بعد الاستعماري وما بعد  النقد  نقده يخالف  أنّّ  أكّّد 

))) إدوارد سعيد، الاستشراق: المفاهيم الغربية للشرق، ترجمة محمد عيناني )القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، 2006(.

))) عبد الله حمودي، المسافة والتحليل: في صياغة أنثروبولوجيا عربية )الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2019(، ص 121.

))) وائل حلاق، قصور الاستشراق، منهج في نقد العلم الحداثي، ترجمة عمرو عثمان )بيروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 

.)2019

بـ "قصور  ترجمته  وفضّّل   ،Restating Orientalism: A Critique of Modern Knowledge التالي:  العنوان  الكتاب  ))) حمل 

الاستشراق".

))) حلاق، ص 124.



155 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

الذي وجّّهه إلى هذه الدراسات، لكونها لا تنتقد الحداثة، ولا الذاتية الغربية المتسيّّدة المتورطة في 

الكولونيالية وفي جرائم الإبادة، ينطبق على مجمل التيارات النقدية التي تُسُائل الغرب بأدواتِِ نطاقه 

المركزي))).

بناءًً على ذلك، نعرض في المحور الأول تحديات سعيد للباحثين في الاستشراق، ونبيّنّ في المحور 

الثاني موقع هذه التحديات في اهتمام حلاق في كتابه قصور الاستشراق، والحجج التي عرضها في هذا 

السياق. أمّّا في المحور الثالث، فنُُحلّلّ موقف حلاق من الاستشراق عمومًًا، وطبيعة مشروعه الفكري 

الدراسات  قصور حقل  تجاوز  إلى  مداخل حلاق  الرابع،  الجزء  في  ونستخلص  نحوٍٍ خاص.  على 

ما بعد الكولونيالية، وإمكانات تعميمها على اتجاهات نقدية غربية، مع بيان اختلاف تصوّّره النقدي 

في هذا المجال عن الانتقادات التي وُُجّّهت إلى الدراسات ما بعد الاستعمارية.

أولًاً: نُُقّّاد في مواجهة تحديات إدوارد سعيد للاستشراق
التي  الأفكار  حول  متضاربة  فعل  ردات  وصدرت  كثيرة،  نقاشات  صدوره،  منذ  سعيد،  كتاب  أثار 

تضمنها. يستطيع قارئ تلك الانتقادات أن يكتشف الزوايا النظرية و/ أو السياسية والأيديولوجية التي 

ينطلق منها نُقََُّاد سعيد. إنّّ غايتنا من تصنيف مواقف مختلف نُقََُّاد سعيد هي أن نُبُيِِّن وجود فئة أخرى، 

خامسة، من هؤلاء، تستند إلى منظور آخر لنقد عمله، هو المنظور النقدي للحداثة، وتحاول الإجابة 

عن التحديات التي طرحها حلاق على المستشرقين.

1. نُُقّّاد إدوارد سعيد الكلاسيكيون والإضافات النقدية الجديدة

بحسب تيموثي برينان Timothy Brennan )ولد سنة 1953(، أتى نقد سعيد، والهجوم عليه، من أربع 

فئات: من باحثين معاصرين في حقول اللغة العربية والإسلام والشرق الأدنى، الذين يعتقدون أنّّ سعيد 

تجرّّأ على البحث في حقل يتطلّبّ قدرًًا عاليًًا من المعرفة)))؛ ومن ماركسيين شعروا بأنّّ نقد مؤلف 

 Jacques الاستشراق لم يكن جدليًًا)))؛ ومن أساتذته في دراسات الشرق الأوسط، لا سيّّما جاك بيرك

وعبد الله   ،)2004–1915(  Maxime Rodinson رودنسون  وماكسيم   ،)1995–1910(  Berque

التنوّّع والاختلاف في حقل الاستشراق؛  إدراك  منعه من  أنّّ تكوينه في الأدب  رأوا  الذين  العروي، 

ومن مجموعات اليمين في الإعلام ومراكز البحث)))، التي انتقدها حميد دباشي "مثل معهد واشنطن 

 ،)2021( العدد 503  العربي،  المستقبل  مجلة  والإبادة"،  والكولونيالية  "الحداثة  بن بيه،  رشيد  في:  الفكرة  هذه  تحليل  ))) ينظر 

ص 7–25.

: نماذج لتلك الانتقادات في: محمد أركون ]وآخرون[، الاستشراق بين دعاته ومعارضيه، ط 2، ترجمة هاشم صالح  ))) ينظر مثالًا

)بيروت: دار الساقي، 2002(.

: صادق جلال العظم، "الاستشراق والاستشراق معكوسًًا"، في: ذهنية التحريم: سلمان رشدي وحقيقة الأدب، ط 2  ))) ينظر مثالًا

)بيروت: دار المدى للثقافة والنشر، 2004(، ص 13–62.

))) تمثي برنن، إدْْوََرد سعيد: أماكن الفكر، ترجمة محمد عصفور، سلسلة عالم المعرفة 492 )الكويت: المجلس الوطني للثقافة 

والفنون والآداب، 2022(، ص 242.



156 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

لسياسات الشرق الأدنى الصهيوني Washington Institute for Near East Policy, WINEP، أو 

معهد هوفر التابع للمحافظين الجدد ]...[، التي تعمل تحت الخدمة الفورية للإمبراطورية")1)).

اختلاف  مؤلفه  ويعي  سعيد.  بفكر  المرتبطة  المتواصلة  الردود  في  إليه  المشار  حلاق  كتاب  يندرج 

تبنّّي  في  يتمثّلّ  منهجي،  نقد  فيما يلي)1)):  حصرها  التي  سعيد،  انتقادات  باقي  عن  النقدي  منظوره 

الحتمية الفوكوية، التي لا تأخذ في الاعتبار دور المؤلف، وسقوط عمل سعيد في تصوّّر جوهراني 

للشرق والغرب، وافتقاده المنهج التاريخي، فضالًا عن الاستناد إلى افتراضات معرفية متناقضة؛ ونقد 

شكلي، يتجلّىّ في تنكّّر سعيد لانتقادات سابقيه للاستشراق، وتجاهل الاستشراق الألماني وكتابات 

مستشرقين آخرين، وغياب تفسير الأنماط المميزة للاستشراق؛ ونقد هجومي قدحي متحيّّز، يرى في 

النقد، أنّّ  الاستشراق معاداة للسامية، ودفاعًًا عن الإسلام. ورأى حلاق، في تعليقه على هذا  كتاب 

افتقار عمل سعيد للمنهج التاريخي هو أهم هذه الانتقادات.

وبقدر ما يحاول حلاق رفع بعض التحديات التي طرحها سعيد، مثل تحدي انسجام حقل الاستشراق، 

وغياب الاختلاف داخله، فإنّهّ يفتح منظورًًا نقديًاً جديدًًا لكتاب الاستشراق، لكونه ينتقد الحداثة والمعرفة 

الحديثة  الذات  مسؤولية  يُثُِِر  ولم  الحداثة،  سعيد  ينتقد  لم  الاستشراق.  ظاهرة  أنتجتا  اللتين  الحديثة 

في الاستشراق؛ لذا يمكن القول إنّّ نقد حلاق لسعيد ينتمي إلى فئة خامسة من النقد، مخالفة لفئات 

النقد التي أشار إليها تيموثي برينان. ويمثّلّ فئة النقد هذه باحثون قلة – عبد الوهاب المسيري ووائل 

حلاق – انتقدوا إدوارد سعيد لكونه بقي أسير الفكر الغربي الحداثي، العلماني والإنسانوي. لقد انشغلت 

فئات النقاد التي أشرنا إليها، وإن اختلفت زوايا نظرهم للموضوع، بتحديات سعيد للمستشرقين.

2. تحديات إدوارد سعيد للاستشراق ومعضلة الاستثناء
تكشف تحديات سعيد للمستشرقين ما أسمّّيه معضلة الاستثناء في حقل الاستشراق؛ إذ إنّّ المستشرقين 

جميعهم منخرطون في نظام القوة، ويحظون بموقع خارجي بالنسبة إلى الشرق الذي يتحدّّثون عنه، 

ويخضعون لتقاليد البحث في حقل الاستشراق، التي تمنعهم من الانفصال عن نظام القوة، ويدافعون 

باستمرار عن الاستشراق.

ويتمثّلّ أول هذه التحديات في ربط سعيد بين المعرفة الاستشراقية والقوة الهادفة إلى السيطرة على 

أنفسهم،  الاستشراق  في  الباحثين  وإنما لكون  المعروفة،  الاعتراض؛ لا لأهميته  بهذا  ونبدأ  الشرق. 

مثل برنارد لويس Bernard Lewis )1916–2018(، يعترفون بانخراط جزء من المستشرقين في نظام 

القوة، من دون أن يقدّّموا حججًًا مقنعة عن انفصال الجزء الآخر منهم عن هذه القوة، خصوصًًا أنّّ 

حجة لويس المتعلقة بازدهار الدراسات الاستشراقية في بعض البلدان الأوروبية، التي لم تُسُهم في 

الهيمنة على العالم العربي، لم تصمد أمام النقد)1)).

)1)) ينظر نقدًًا لهذه المراكز في أعمال: حميد دباشي، هل يستطيع غير الأوروبي التفكير؟ ترجمة عماد الأحمد )ميلانو، إيطاليا: 

منشورات المتوسط، 2006(، ص 30.

)1)) حلاق، ص 35–33.

)1)) أركون ]وآخرون[، ص 187.



157 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

يتعلّقّ التحدي الثاني بالوضع الخارجي للمستشرق والمعرفة الاستشراقية. إنّّ الباحث في الاستشراق، 

مهما حاول التحدّّث من داخل الحقل الاستشراقي، واستقرّّ سنوات في الشرق، وتعلّمّ لغات شعوب 

ويُعُدّّ  معه.  يتواصل  أن  بدالًا من  الشرق  يستنطق  لكونه  بالشرق خارجية،  معرفته  تظل  المنطقة،  هذه 

سعيد  وعرض  بحثه)1)).  موضوع  إلى  بالنسبة  للمستشرق  الخارجية  للوضعية  الرئيس  النتاجََ  التمثيل 

مقولة كارل ماركس Karl Marx )1818–1883( التي أصبحت مشهورة بعد نشر كتاب الاستشراق: 

"إنهم لا يستطيعون تمثيل أنفسهم، ولا بد أن يمثلهم أحد"، لتوضيح هذه الفكرة. ولا يكتسي الوضع 

الشرقََ  المستشرق  إكراه  دليالًا على  يُعُدّّ  بل  إبستيمولوجيًًا،  امتيازًًا  المستشرق  إلى  بالنسبة  الخارجي 

على الحديث. ويستنتج سعيد أنّّ "المستشرق كان يظل دائمًًا خارج الشرق، ويظل الشرق، مهما يبلغ 

نجاح المستشرق في تيسير فهمه في الظاهر، خارج نطاق الغرب")1)).

يتجلّىّ التحدي الثالث في الضغوط التي يفرضها حقل الاستشراق، وتقاليده البحثية على المستشرق؛ 

أي  اتخاذ  أو  التفكير  أو  الكتابة  يقدم على  يكن  لم  أحدًًا  أنّّ  الاستشراق  توطيد مكانة  بلغ من  و"لقد 

إجراء بصدد الشرق دون أن يأخذ في حسبانه القيود التي يفرضها الاستشراق على الفكر والعمل")1)). 

والكولونيالية.  بالاستعمار  المرتبط  المعرفي،  الفرع  لهذا  أداةًً  المستشرق  من  الضغوط  هذه  وتجعل 

ويكون المستشرق عاجزًًا عن الخروج عن القيود المعرفية والأكاديمية، وقيود الانتساب التي يفرضها 

من  الأحيان،  غالب  في  المستشرق،  لا يعيها  التي  العوائق،  هذه  وتحدّّ  الباحث.  على  الحقل  هذا 

قدرته على النقد، ما يجعل النقد من داخل بنية الاستشراق أمرًًا صعبًاً. إنّّ الباحث خارج هذا الحقل، 

المنفلت من إكراهات الانتساب إلى هذا التخصص، يكون قادرًًا على نقد الاستشراق والتحرر من 

قيوده أكثر من المستشرق، ما يضع إدوارد سعيد في موقع الامتياز الإبستيمولوجي مقارنةًً بفئة الباحثين 

في الدراسات الشرقية.

آخر،  تحدّّ  فيه  والباحثين  إليه  المنتسبين  على  الاستشراق  يمارسها حقل  التي  الضغوط  على  يترتب 

رابع، هو الإجماع والاستقرار والاستمرار في خطاب الاستشراق. إنّّ هذا الخطاب، وإن أبدى تعاطفًًا 

مع الشرق، يظل خطابًاً استشراقيًاً يؤدي المهمات نفسها الموكولة إلى هذا الحقل المعرفي. وقد وضع 

سعيد الخطاب الاستشراقي المتعاطف ضمن أبنية الاستشراق، سواء تعلّقّ الأمر بالاستشراق الكامن 

فهي  الكامن  الاستشراق  في  والاستمرار  والاستقرار  "أما الإجماع  كتب:  إذ  السافر؛  بالاستشراق  أم 

خصائص ثابتة تقريبًًا. فالفوارق بين الأفكار الخاصة بالشرق عند كتاب القرن التاسع عشر ]...[ تقتصر 

على الفوارق السافرة، فهي فوارق في الشكل والأسلوب، ونادرًًا ما تمسّّ المضمون الأساسي")1)). 

حقل  في  الاختلاف  على  حججًًا  منتقدوه  يقدم  أن  دون  من  كبيرًًا،  نقدًًا  هذا  سعيد  موقف  واستثار 

الاستشراق، كما سنبيّّن فيما بعد.

)1)) وائل غالي، ما بعد الاستشراق، ج 1 )القاهرة: دار الهلال، 2007(، ص 162.

)1)) سعيد، ص 347.

)1)) المرجع نفسه، ص 46.

)1)) المرجع نفسه، ص 374.



158 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

في  إليه  ما أدعو  "كلّّ  إذ  سعيد؛  إليها  يدعو  التي  الاستشراق  بدائل  في  الخامس  التحدي  ويتمثّلّ 

الاستشراق هو اتخاذ منهج جديد في تفهم عناصر الانفصال والتضارب التي دفعت أجياالًا متعاقبة 

إلى العداء والحرب والسيطرة الإمبريالية")1))، مايُ سُائل بقوة هذا الفرع المعرفي الذي تبيّّنت فاعليته 

في الشرق لمصلحة الغرب، وفي تمثيل الإسلام تمثيالًا عدائيًاً.

وبخلاف الفئات النقدية الأربع المشار إليها في بداية هذا المحور، التي حاولت الرد على اعتراضات 

سعيد على الاستشراق باتهام هذا المفكر بعدم التخصص، والنزعة الليبرالية، ودعم الإسلام، وغيرها 

أعطى  وقد  نقاد سعيد.  من  الخامسة  الفئة  إلى  الاستشراق  لكتاب  نقد حلاق  ينتمي  الانتقادات،  من 

حلاق الاستشراق بُعُدًًا إشكاليًًا بإدراجه في نطاق النقد الجذري للحداثة، وردََّ على بعض اعتراضات 

سعيد على الاستشراق، مثل الإجماع والاستقرار والاستمرار في خطاب الاستشراق رًدًّا ينسجم مع 

نقده للحداثة التي أفرزت الاستشراق.

ثانيًًا: ردود وائل حلاق وإشكالية استبدال أو تعديل الاستشراق
حاول حلاق تقديم أجوبة عن التحديات الخمسة التي طرحها سعيد على المستشرقين والباحثين في 

حقل الاستشراق، وتتمثّلّ أهمية عمله في النظر إلى الاستشراق من منظور نقدي مختلف؛ إذ وضع 

إطارًًا نظريًاً لنقد الاستشراق والبنية الفكرية التي أنتجت هذا الحقل المعرفي.

1. إطار نظري نقدي للحداثة والاستشراق

النقدي للحداثة، ولاحظ استناد صاحب مؤلف  اختار حلاق مدخالًا جديدًًا لنقد سعيد، هو المدخل 

الاستشراق إلى الحداثة والليبرالية، وقيم العلموية، والإنسانوية في نقده؛ إذ إنّّ سعيد لم يُسُائل الحداثة 

الغربية، المسؤولة، في نظر حلاق، عن الاستشراق وعن ظواهر أخرى كثيرة، مثل الإمبريالية والعنصرية 

والإبادة. وقد وضع حلاق إطارًًا نظريًاً نقديًاً لعمله ليبيّّن أنّّ الاستشراق ليس استثناءًً في بنية الفكر الغربي، 

بل إنّّ ما ينطبق عليه من أدائية وأداتية وإمبريالية ينطبق على مختلف فروع المعرفة الحديثة، من إنسانيات 

واجتماعيات وطبيعيات، وُُجدت لتخدم النطاق المركزي الغربي، الذي تحتل فيه المادية والأدائية، منذ 

عصر التنوير، موقعًًا مركزيًاً، بينماتُ هُمََّش الأخلاق إلى نطاقٍٍ هامشي.

لقد لاحظ المسيري، قبل حلاق، أنّّ أعمال سعيد يغيب فيها نقد الحيز الغربي الذي يتحرك فيه، ويقصد 

بالنقد في مختلف أعماله.  التي خصّّها المسيري  )الليبرالية والماركسية(  الغربية  بهذا الحيز الحداثة 

وإسهاماته  كولونيالي،  الما بعد  إدوارد سعيد  لخطاب  الشديد  احترامي  "مع  ما يلي:  المسيري  كتب 

معروفة للجميع، وأثره واضح، خصوصًًا في العالم العربي، في تحدي المقولات التحليلية السائدة 

بخصوص الشرق وبخصوص العالم الإسلامي، لكن يظل هناك حيز قد يكون خارج نطاق خطابه، 

باعتبار أنّّ الحيز الذي يتحرك فيه هو الحيز الغربي")1)).

)1)) المرجع نفسه، ص 531.

)1)) عبد الوهاب المسيري، دراسات معرفية في الحداثة الغربية )القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، 2006(، ص 202.



159 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

نتفق مع النقد الذي وجّّهه المسيري وحلاق إلى سعيد في هذا الباب؛ فهو قد بقي حداثيًاً وإنسانويًاً 

وعدّّ  البنيوية،  وما بعد  ما بعد الحداثة  مواجهة  في  الحداثة  عن  دافع  إذ  شك؛  دون  من  علمانيًًا)1))، 

عناصر  من  مستمد  الحديث  "الاستشراق  أنّّ  إلى  أشار  وقد  العلمانية،  الثقافة  من  جزءًًا  الاستشراق 

العلمانية في الثقافة الأوروبية في القرن الثامن عشر")2))، من دون أن ينتقد هذه الثقافة العلمانية. ومع 

ذلك، يمكن القول إنّهّ وظّفّ الثقافة الغربية بقدر ما نقدها؛ فقد استخدم الماركسية، وانتقد في الآن 

الرغم من رفضه  ما بعد الحداثة على  بخطابات  واستعان  الاستشراقي وتحدّّاه،  ماركس  ذاته موقف 

بذلك  كما آخذه  الإسلامي،  بالتراث  سعيد  جهل  فإنّّ  ذلك،  إلى  إضافة  البنيوية.  وما بعد  التفكيكيّّة 

حلاق، لم يمنعه، بحسب مهنا الحبيل، من تعرية الانحياز الغربي)2))، ومن التمرّّد الأخلاقي والعلمي 

على الاستشراق.

لم يمنع تحرّّك سعيد في حيز غربي من تأزيم حقل الدراسات الشرقية، التي وجدت نفسها مجبرة على 

إعادة بناء ذاتها، ولم يُفُضِِ عمله إلى الدفاع عن الاستشراق، أو عن أحد أبنية هذا الحقل المعرفي، 

التحرر من رؤية  إلى  بالضرورة  الحداثة، كما يطرحه حلاق، لا يفضي  نقد  الانطلاق من  أنّّ  ما يبيّّن 

الاستشراق ومن ظواهر أخرى أفرزتها الحداثة. فعلى سبيل المثال، لم يترتب على النقد الرومانسي 

للحداثة أيّّ إدانة للكولونيالية والاستعمار والإبادة، مايُ سُائل بقوة المدخل النظري النقدي للحداثة 

الذي وضعه حلاق لنقد عمل سعيد حول الاستشراق.

2. وائل حلاق في مواجهة شاقة مع تحديات إدوارد سعيد

هذا  نظر حلاق، حاول  في  السياسي  الطابع  عليها  التي غلب  لعمل سعيد،  النقدية  للكتابات  خلافًاً 

في  إليها  المشار  الخمسة  سعيد  تحديات  عن  الاستشراق،  قصور  كتابه  ثنايا  في  يجيب،  أن  المفكر 

الأطروحة  عن  دافع  التحديات،  تلك  على  الرد  في  حلاق  ما اجتهد  وبقدر  المعرفي.  الحقل  هذا 

الأساسية في كتاب الاستشراق، المتمثّلّة في ارتباط المعرفة بالقوة، وأشار إلى الضغوط التي يمارسها 

الاستشراق على المنتمين إليه.

لم يُنُكر حلاق، في معرض مناقشته للتحدي الأول، ارتباط المعرفة الحديثة عمومًًا بالقوة، بل عمّّق 

البحث في سياق نشأة نظام القوة الحديثة السيادية، التي لا تلتزم بأي مبدأ إلا ذلك الذي تضعه لنفسها، 

التنوير،  إلى عقلانية عصر  الحديثة  القوة  القوة؛ ففي نظره، تعود أصول  وتوقف عند خصائص هذه 

وتختلف عن نظيرتها الكلاسيكية في كونها لا تخضع لـ "القيود المعيارية ولمبادئ عليا، سواء أكانت 

هذه المبادئ قانونية أخلاقية، أم مبادئ تفرضها العادات، والتي لا تقِِلّّ فاعلية عنها")2)).

)1)) يُقُدِِّم سعيد نفسه باعتباره مفكرًاً علمانيًًا، ينظر كتابه: إدوارد سعيد، الثقافة والإمبريالية، ترجمة كمال أبو ديب، ط 4 )بيروت: 

دار الآداب، 2014(، ص 361.

)2)) سعيد، ص 208.

)2)) مهنا الحبيل، وائل حلاق وإدوارد سعيد: جدل ثالث )بيروت: المؤسسة العربية للنشر والدراسات، 2022(، ص 28.

)2)) حلاق، ص 300.



160 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

دعََّم حلاق في هذا الجانب فكرة سعيد بمزيد من الحجج. وبهذه الطريقة، ردّّ على انتقاد لويس الذي 

ردّّه على سعيد،  المستشرق، في  فقد رفض هذا  القوة.  نظام  يكون الاستشراق منخرطًاً في  أن  نفى 

وانتقد  والاغتصاب")2))،  والنهب،  والانتزاع،  والتراكم،  بـ "الاستملاك،  للشرق  الغرب  معرفة  وصفََ 

"تجرُُّؤ" سعيد على نقد حقل معرفي لم يتلقََّ فيه تكوينًًا عاليًًا. ولكن حلاق، الذي يرى أنّّ الاستشراق، 

وباقي فروع المعرفة الحديثة، تخدم الكولونيالية، يبدّّد الشكوك حول أهداف الاستشراق الحقيقية، 

ارتباط الاستشراق  لنقد سعيد يدعم حجة الأخير بشأن  تبناه حلاق  الذي  النظري  أنّّ الإطار  ما يبيّّن 

بالقوة.

لم يتوقف حلاق عند تحدي ارتباط المعرفة بالقوة، بل اجتهد في الرد على فكرة الوضع الخارجي 

للمستشرق بالنسبة إلى موضوعه، غير أنه اقتصر على بيان أهمية نقد الاستشراق من داخله. فباعتباره 

متخصصًًا في هذا الحقل المعرفي، وجد أنّهّ معنيٌٌّ بنقد سعيد الجذري للاستشراق؛ لذلك شدّّد على 

دور النقد الداخلي، مقدّّمًًا، في الآن ذاته، توصيفًًا للضغوط التي يفرضها حقل الاستشراق، على غرار 

ما أشار إليه سعيد في هذا الباب. وفي هذا السياق، يقول حلاق: "إنّّ زعزعة الهيمنة الفكرية الغربية 

الاستشراقية لا يمكن تحقيقها من خارج نطاق هذا الفكر، كمابُ رُهن على ذلك مرارًًا من قبل، فإنّّ هذا 

الفكر هو عبارة عن خطاب متمنّّع ومحصََّن داخل معاقل دور العلم الغربية، ويشكّّل جزءًًا عضوًيًّا من 

الفكر الاستشراقي من  "يمثل محاولة جادة لزعزعة  النقدي  أنّّ عمله  الفكري")2)). ويرى  النظام  هذا 

داخل معاقله")2)).

يكشف حلاق صعوبة نقد الاستشراق من الداخل، وينتقد، على نحو غير مباشر، فكرة لويس التي 

تقول: "إنّّ النقد الأكثر صرامة ودقة هو ذلك الذي يقوم به المستشرقون أنفسهم، بمن فيهم أولئك 

بنيته، وقد مهّّد  ناقد للاستشراق من داخل  التحدي جعله يبحث عن  الذين هم شرقيون")2)). وهذا 

أنّّ  ليبيّنّ  القوة الحديثة،  Michel Foucault )1926–1984( حول طبيعة  لذلك بأفكار ميشيل فوكو 

رونيه  نظره،  في  كما جسّّدها،  داخله،  من  المقاومة  عناصر  ينتج  للقوة،  نظامًًا  باعتباره  الاستشراق 

نقد  أنّّ  إلى  انتبه  لذلك،  بيانه  وقبل  الاستشراق.  حقل  في   )1951–1886(  René Guénon غينون 

نظرًًا  غينون)2))،  على  ينطبق  أن  يمكن   Louis Massignon  )1962–1883( ماسينيون  للويس  سعيد 

إلى التقارب النسبي بين هذين المستشرقين؛ لذلك حاول حلاق وضع "نظرية" للمؤلف، من أجل 

المقيََّدين  الباحثين  من  وغيره  غينون،  ذلك  كما مثّلّ  بحثه،  لحقل  الهدّّام  المستشرق  بين  التمييز 

بأهداف الاستشراق.

)2)) أركون ]وآخرون[، ص 170.

فهد  مراجعة  موصللي،  أحمد  ترجمة  السني،  الفقه  أصول  في  مقدمة  الإسلام:  في  الفقهية  النظريات  تاريخ  حلاق،  )2)) وائل 

بن عبد الرحمن الحمودي )بيروت: دار المدار الإسلامي، 2007(، ص 6.

)2)) حلاق، تاريخ النظريات الفقهية في الإسلام، ص 6.

)2)) أركون ]وآخرون[، ص 179.

)2)) حلاق، قصور الاستشراق، ص 263.



161 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

بَلَْوْر حلاق "نظرية حول المؤلف" للرد على تحدي الإجماع والاستقرار والاستمرار، الذي يُعُدّّ إحدى 

سلة  "في  المستشرقين  جُُلََّ  سعيد  جمع  الباحثين  من  العديد  انتقد  أن  وسبق  الاستشراق.  خصائص 

"تقييم أعمال  يؤكّّد وجود اختلاف في حقل الاستشراق، بحيث لا يمكن   ، فالعروي، مثالًا واحدة"؛ 

وعلى   .((2(")1892–1823(  Ernest Renan رينان  إرنست  لأعمال  نفسها  بالقيمة  رودنسون  مكسيم 

غرار ذلك، آخذ دباشي سعيد بحشر إغناتس غولدزيهر Ignaz Goldziher )1850–1921( مع جملة 

من المستشرقين الآخرين، على الرغم من كون غولدزيهر معارضًًا للكولونيالية، ومدافعًًا عن صورة 

القادر  العقائدية والرسمية، هو  "الدين فقط، حتى في صيغته  أنّّ هذا  إيجابية عن الإسلام؛ فقد رأى 

لم يحلّّ معضلة وجود الاستثناء من عدمه في حقل  دباشي  الفلسفية")2)). لكن  العقول  إرضاء  على 

على  أنه  استنتج  فقد  سعيد؛  عن  ضمنيًًا،  بذلك،  مدافعًًا  الحجج،  من  بمزيد  دعّّمها  بل  الاستشراق، 

 Arminius Vambéry فامبري  أرمينيوس  بين  المستشرقين،  بين  الفردية  النتائج  اختلاف  من  الرغم 

)1832–1913(، المستشرق الجاسوس الذي "كان منتظمًًا في أعمال الكولونيالية البريطانية كخبير في 

شؤون آسيا الوسطى")3))، وغولدزيهر، فإنّّ ذلك لا يمكن أن يُخُفي القاعدة التي ينطلقان منها، وهي أنّّ 

كليهما اشتغل، بحسب دباشي، "ضمن المجموعة ذاتها من الافتراضات المعرفية عن 'الشرق' باعتباره 

'شيئًًا'، وهذا الشيء معرفته ممكنة، فكان كلاهما هناك لهذا الغرض")3)).

فوكو  ميشيل  تعريف  إلى  واستند  الاستشراق،  في حقل  الاستثناء  بوجود  لذلك، حاجّّ حلاق  خلافًاً 

للمؤلف بعد تطويره للبرهنة على وجود مؤلف هدّّام، أو مستشرق ببصمة محددة، يشكّّل استثناءًً داخل 

داخل  يزوّّدنا – من  أن  للاستشراق  "يمكن  الاستشراق:  عن  مدافعًًا  وكتب حلاق  الاستشراق.  حقل 

نطاقه نفسه – بخطاب ناقد بنيويًاً للكولونيالية والاستشراق، وهو نقد أكثر عمقًًا وفائدة من نقد سعيد؛ 

إذ يمسّّ قوته من وصوله إلى قلب النطاق المركزي")3)). ولم يقع اختيار حلاق على اسم غولدزيهر، 

ولا على أسماء المستشرقين التي أثارها نُقُّّاد سعيد مثل لويس ورودنسون، بل استدعى غينون للمحاجّّة 

بشأن هذا الاستثناء، ومهََّد لهذا الاختيار بنقدٍٍ وتطويرٍٍ لنظرية فوكو المتعلقة بأصناف المؤلفين. ويختلف 

انتهى  فقد  بالمقاومة.  الصلة  ذات  نظريته  في  فوكو  يخصصه  الذي  الحيّّز  نقد  في  سعيد  مع  حلاق 

سعيد إلى اعتبار فوكو كاتبًًا للسلطة، على الرغم من إشارات الأخير الدائمة إلى المقاومة)3))، بينماعََ دََّ 

حلاق أنّّ أفكار فوكو حول المؤلف مهما بدت بدائيّّة؛ ذلك أنها "تظل بنّّاءة وواعدة أكثر من أي نظرية 

)2)) نديم نجدي، أثر الاستشراق في الفكر العربي المعاصر )بيروت: دار الفارابي، 2005(، ص 498.

)2)) حميد دباشي، ما بعد الاستشراق: المعرفة والسلطة في زمن الإرهاب، ترجمة باسل عبد الله وطفة، مراجعة وتدقيق حسام الدين 

محمد )ميلانو، إيطاليا: منشورات المتوسط، 2015(، ص 128.

)3)) المرجع نفسه، ص 87.

)3)) المرجع نفسه، ص 142.

)3)) حلاق، قصور الاستشراق، ص 223.

)3)) إدوارد سعيد، السلطة والسياسة والثقافة، تقديم غاوري فسواناثان، ترجمة نائلة قلقيلي حجازي )بيروت: دار الآداب، 2008(، 

ص 237.



162 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

أخرى")3)). إنّّ نقد حلاق لسعيد بسبب استناده إلى فوكو، أو استناده إلى فهم ملتبس لهذا الفيلسوف، 

غير صحيح؛ إذ لم يتحدث سعيد عن الخطاب كما فعل فوكو)3))، بل إنه – كما لاحظ الحبيل)3)) – نأى 

بنفسه عن التطرف الجنسي لفوكو. وأثبت سعيد ذلك في أحد حواراته، حين أشار إلى "أنّّ أعمال فوكو 

بأكملها ليست سوى تجسيد لشذوذه الجنسي الغريب الأطوار واهتمامه بالمازسوشية السادية")3)).

خطاب  لنظام  يؤسِِّس  خطابًيًّا  وآخر  القوة،  بنظام  مقيّّدًًا  ميتًاً  مؤلفًًا  المؤلفين:  من  صنفين  فوكو  حدّّد 

بديل، وأضاف حلاق إليهما صنفين آخرين، هما: المؤلف المعارض أو المنشق، الذي يُفُضي خطابه 

إلى إصلاح منظومة فكرية معينة؛ والمؤلف الهدّّام، الساعي إلى تقويض هذه المنظومة. ويُعُدّّ سعيد، 

وأنماط  المعرفية  البنى  أو  الأساسية،  النظام  أركان  "لايُ سُائل  لأنّهّ  معارضًًا،  مؤلفًًا  حلاق،  نظر  في 

المعرفة التي تحدد النظرة الكونية")3)). ونتفق مع حلاق في هذا الباب، لكون سعيد لم ينتقد الحداثة، 

كتاب  على  حكمه  في  معه  نختلف  أننا  غير  فيه،  يتحرك  الذي  الغربي  الحيّّز  المسيري  ما يسميه  أو 

الاستشراق. إنّّ نقد سعيد لهذا الحقل المعرفي كان نقدًًا هدّّامًًا، لكونه دعا إلى استبدال الاستشراق 

استبداالًا كليًًا، ولكونه لم يتقيّّد البتّةّ بالفكر الغربي الذي وظّفّه؛ فهو يستخدم هذا الفكر بقدر ما يقاومه، 

كما يبيّّن ذلك نقده لماركس، وفوكو المشار إليه آنفًًا.

وبحسب حلاق، يُعُدّّ غينون مؤلفًًا هدامًًا، في حين أنه ينظر إلى سعيد بوصفه مفكرًًا معارضًًا. وينتمي 

غينون إلى "الجيل الأخير من المستشرقين الأوروبيين الذين أتقنوا العديد من اللغات الآسيوية وطوّّروا 

أكثر من تراث واحد")3)). لكن لم يبيّنّ حلاق على نحوٍٍ كافٍٍ إن كان غينون مستشرقًاً منخرطًاً في حركة 

الاستشراق، ليستقيم حجاجه بشأن قدرة النقد الذي يقوم به المستشرقون داخل حقل الاستشراق على 

تدمير بنيانه. وتشير المعلومات المتوافرة عن سيرة حياة غينون، كما لاحظ الحبيل، إلى تحييد فلسفته 

عن الاستحقاق البحثي في الأكاديميا الفرنسية)4)).

لقد انتقد غينون، من دون شكّّ، الحضارة الغربية، ولفت الانتباه إلى عجز الغربيين عن فهم الحضارات 

الشرقية، وانتقد – فضالًا عن ذلك – الاستعمار انتقادًًا صريحًًا، وكتب: "إن الغزو الاستعماري، شأنه شأن 

كل غزو مسلح آخر، لا يعتمد على أيّّ حق غير حق القوة الباطشة")4)). غير أنّّ هذا النقد بلوره غينون 

خارج حقل الاستشراق، وقد لمّّح حلاق إلى ذلك حين قال إنّّ وضع غينون في الاستشراق السائد 

)3)) حلاق، قصور الاستشراق، ص 362.

)3)) سعيد، السلطة والسياسة والثقافة، ص 294.

)3)) الحبيل، ص 150.

)3)) سعيد، السلطة والسياسة والثقافة، ص 294.

)3)) المرجع نفسه، ص 264.

)3)) المرجع نفسه، ص 227.

)4)) الحبيل، ص 56.

)4)) ريني غينون )الشيخ عبد الواحد يحيي(، شرق وغرب، ترجمة عبد الباقي مفتاح )إربد، الأردن: عالم الكتب الحديث، 2016(، 

ص 119.



163 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

غير مستقر)4)). لقد رأى حلاق غينون هدّّامًًا؛ ليس لكونه انتقد الاستشراق من داخل معاقله، لأن ذلك 

يتطلب منه تقديم مزيد من التفاصيل عن علاقة غينون بالاستشراق الرسمي وغير الرسمي، بل لكونه انتقد 

الحداثة ودعا إلى استبدالها. لكنّّ نقد الحداثة لا يكفي وحده في الحكم على مؤلّفّ بكونه هدّّامًًا، ثمّّ 

إنّّ نقده للحداثة والمادية والفردانية والعلم الحديث كان محكومًًا بما شهدته أوروبا بعد الحرب العالمية 

الأولى من مآسٍٍ بيّّنت حاجة الغرب إلى الشرق. ويرث هذا الاتجاه النقدي، الذي يمثله حلاق، كما يتبيّنّ 

لنا، مرجعتيه من الاستشراق الرومانسي، الذي لم يُبُدِِ معارضة للكولونيالية والهيمنة الغربية على الشرق؛ 

إذ إنّّ الاستشراق الرومانسي، وإنْْ أبدى تعاطفًًا مع الشرق، فهو يُشُكّّل جزءًًا من التيارات التي قامت عليها 

التي تحدََّث عنها سعيد،  التاريخية، والتعاطف، والتصنيف()4))  أبنية الاستشراق )التوسع، والمواجهة 

خصوصًًا تيار التعاطف. وينطلق هذا التيار الاستشراقي من أزمة الغرب، ويبحث لها عن خلاص في 

الشرق؛ فـ "المستشرق وغير المستشرق ينطلقان من إدراكهما أنّّ الثقافة الغربية تمر بمرحلة مهمة، وأنّّ 

سمتها الأساسية هي الأزمة التي فرضتها عليها بعض الأخطار، مثل خطر الهمجية، والاهتمامات التقنية 

الضيقة، والجدب الأخلاقي، والنزعة القومية العالية النبرة، وما إلى ذلك بسبيل")4)). ويُبُيّّن هذا الاقتباس 

من كتاب سعيد أنّّ انشغال حلاق بمركزية الأخلاق في نطاق الشريعة، ودعوته إلى إحلال الأخلاق محل 

النطاق المركزي، لا يخرجان عن نطاق الاهتمام الغربي بالسبل الكفيلة بمواجهة أزمات الغرب وإصلاح 

الذاتية الغربية، المُُتهمة بالعدوانية، والعرقية، والذكورية، وتدمير البيئة.

يدافع  لم  ذلك،  ومع  الإنسانوي.  العلماني  ونزوعه  بحداثيته  وآخذ سعيد  الحداثة،  انتقد حلاق  لقد 

سعيد عن منتج الحداثة الاستشراقي، كما فعل حلاق، بل طرح أمام الباحثين في هذا الحقل المعرفي 

الثقافات  دراسة  كيفية  عن  "التساؤل  من  لا بدّّ  نظره،  ففي  آخر؛  بحقل  الحقل  هذا  استبدال  تحدي 

والشعوب الأخرى من منظور تحرري")4)). وفي مقابل ذلك، دافع حلاق عن الاستشراق الذي أنتجته 

هذه الحداثة، على الرغم من نقده لها، وبذلك يكون ردّّه على تحدّّي سعيد هو تعديل الاستشراق، 

ما يبيّنّ، من دون شكّّ، انخراط حلاق في المساعي التي تُبُذل في الغرب لإعادة بناء الاستشراق بعد 

نقد سعيد له، من خلال الدعوة إلى استشراق جديد مُُعدََّل، على نحو ما يوحي بذلك عنوان كتاب 

حلاق قصور الاستشراق في صيغته الإنكليزية الأصلية، والموجََّه إلى القارئ الغربي.

ثالثًًا: بناء الاستشراق، واستعادة المنظور الرومانسي
ردّّ حلاق في كتابه قصور الاستشراق على التحديات التي طرحها سعيد رًدًّا يكشف التناقض التالي؛ 

فمن جهة، انتقد وائل حلاق الحداثة نقدًًا جذرًيًّا، وآخذ إدوارد سعيد باستناده إلى الحداثة، ومن جهة 

أخرى دافع عن إصلاح الاستشراق الذي أنتجته الحداثة التي انتقدها.

)4)) حلاق، قصور الاستشراق، ص 227.

)4)) سعيد، الاستشراق: المفاهيم الغربية للشرق، ص 207.

)4)) المرجع نفسه، ص 398.

)4)) المرجع نفسه، ص 74.



164 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

1. مفارقة رفض الحداثة، والدفاع عن استشراق معدّّل

ا لكونه  وضع حلاق، بغية نقد كتاب الاستشراق لإدوارد سعيد، إطارًًا نقدًيًّا للحداثة، ويُعُدّّ عمله مُُهًمًّ

بيََّن أن جلّّ  بين الحداثة والكولونيالية والإبادة والوحشية. وفضالًا عن ذلك،  القائمة  الروابط  كشف 

التخصصات المعرفية والعلمية ليست إالّا أدوات صُُمّّمت لتخدم النطاق المركزي الغربي الرأسمالي. 

وقد سبق أن عقد الحبيل، بعد صدور كتاب حلاق، مقارنة بينه وبين سعيد، مشيرًًا في البداية إلى أنّّ 

نقد  بمسار  قفز  حلاق  وائل  وأنّّ  والمعارضة،  التأييد  حركة  "توقظ  ما تزال  الاستشراق  كتاب  قضايا 

واقترح  العصر")4)).  أزمات  في  الحداثة  على  المسؤولية  يرتّبّ  وأوسع  أرحب  أفق  إلى  الاستشراق 

قصور الاستشراق، بوصفه رًدًّا أو نقدًًا لسعيد، وإنما بوصفه مدوّّنة مميّّزة  أالّا يُنُظر إلى كتاب حلاق 

موقف  باستخراج  أكثر  الحبيل  واهتم  بالحداثة)4)).  المقيّّدة  الفلسفة  لنقد  جديدًًا  خطابيًًا  وتشكّّالًا 

ثالث من مشروعيهما، منطلقًًا من سؤالين: أين المأزق؟ وكيف نفهم الطريق الجديد؟ وجادل بدور 

المعرفة الإسلامية في تصحيح المرجع الأخلاقي للحداثة، ونقد الجانب الآخر الذي أسهم في تدمير 

العالم وحصار الإنسان. لكنّّه لم ينتبه في دراسته إلى أنّّ نقد حلاق للحداثة لم يمنعه من الدفاع عن 

الاستشراق الذي أنتجته الحداثة.

يتوقَّعَ قارئ مؤلَّفَات حلاق، ولا سيّّما كتابه قصور الاستشراق: منهج لنقد العلم الحداثي، رفض هذا 

المفكر للاستشراق لكونه أداةًً من أدوات النطاق المركزي الرأسمالي، غير أننا نفاجأ بدفاعه عنه، من 

دون أن يترتب ذلك منطقًيًّا على نقده للحداثة؛ ففي الوقت الذي يرفض فيه إصلاح الحداثة، دافع عن 

تعديل الاستشراق، ما يدعم فرضية سعيد المتعلقة بالضغوط التي يفرضها الاستشراق على المنتمين 

إليه داخل الأكاديميا الغربية.

انتقد حلاق الاستشراقََ، لكنه خصّّ هذا الحقل المعرفي، في الصفحات الأخيرة من كتابه، بمكانة 

وهادفة،  عميقة  بصورة  الذات  تشكيل  إعادة  تحدي  خلال  ومن  الاستشراق،  "إن  كتب:  إذ  متميزة؛ 

يمكن أن يُحُوِِّل بُنُى فكره الداخلية ليساهم – ولو بصورة متواضعة – في فتح طريق مستقبلي للبشرية 

ثنائية  على  حلاق  حافظ  ذاته،  الوقت  وفي  الاعتبار")4)).  من  مناسبة  بدرجة  الآخر  بأخذ  بادئًاً  كلها، 

الذات/ الآخر، التي رسّّخها الاستشراق، مع أنها تعرّّضت لنقد كبير. ومن أبرز ذلك نقد إنريك دوسيل 

حلاق،  لدى  الآخر  دلالة  تخرج  ولن  بـ "الآخر".  المقصود  يبيّّن  أن  دون  من   ،((4(Enrique Dussel

كما نفترض، عن تعريف ماكس شيلر؛ الذي "شدّّد على تفرّّد معرفة الآخر وعلى تعادلها أو تفوّّقها 

على معرفة الأنا")5)). إنّّ "الآخر"، على الرغم من كل معانيه الإيجابية في الاستشراق المتعاطف، يظل 

موضوعًًا رهن إشارة الغرب، لاستخدامه من أجل الخروج من أزمات الحداثة. لقد أحلّّ حلاق الذات 

)4)) الحبيل، ص 11.

)4)) المرجع نفسه.

)4)) حلاق، قصور الاستشراق، ص 360.

(49) Enrique Dussel, 1492: L’occultation de l’autre, Christian Rudel (trad.) (Paris: Les éditions ouvrières, 1992).

)5)) غالي، ص 166.



165 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

محلّّ الغرب، والآخر محلّّ الشرق، محافظًاً على بنية الاستشراق الأساسية. فإذا كان هدف الاستشراق 

الكلاسيكي هو الهيمنة، فإنّّ هدف الاستشراق المعدّّل، بحسب حلاق، سيكون تقوية الذات لتكون 

قادرة على مواجهة أزمات العالم الحديث. ويستطيع الاستشراق المُُعدََّل، في نظره، أن يقدّّم خطابًاً 

زيادة  الحديث.  المشروع  يولّدّها  التي  الأزمات  مع  للتعامل  المطلوب  التغيير  تسهيل  يمكنه  مضاًدًّا 

على ذلك، دافع حلاق عن عقلانية الاستشراق؛ إذ يقول: "لكي يتمكن الاستشراق من البقاء كمنظومة 

بحث عقلاني، يلزم أن يأخذ في الاعتبار الحاجة الجديدة إلى النقد الداخلي الذي تتطلبه العقلانية 

المستشرقون، من دون  به  يتكفّّل  الذي  النقد  الداخلي؛ أي ذلك  النقد  يُشُدِِّد حلاق على  نفسها")5)). 

أي إشارة إلى أهمية النقد الخارجي، مثل نقد سعيد للاستشراق. ولم يكن لحلاق، أن يطالب بهذا 

كتب  إذ  العالم؛  يعرفها  التي  بالتطورات  اللحاق  بشأن  الحقل  هذا  تخلّفّ  لاحظ  إلا لكونه  التعديل 

في هذا الباب: "إنّّ موقع الاستشراق المميّّز وتبحّّره الكبير يعطيه إمكانيات اللحاق بهذه التطورات، 

التراثية للآخر وخبراته")5)). ويُبُيِِّن دفاع حلاق عن  المنظومات  بل وقيادتها، تحديدًًا بسبب قربه من 

الاستشراق كيف أنّّ نقده للحداثة استحال دفاعًًا عن هذا الحقل المعرفي الذي أنتجته.

ل أو الجديد 2. الاستشراق المعَدَّ

دافع حلاق عن الاستشراق دفاعًًا واضحًًا وصريحًًا، وآمن بدوره المستقبلي، وطالب بتقويته ليواكب 

منظوره  تلخيص  ويمكن  الجدد،  المستشرقين  بين  من  يُعََُدّّ  لذلك،  العالم.  يشهدها  التي  التطورات 

المتعلق بالاستشراق المُُجدََّد في أربع أفكار أوردها على نحو صريح:

تهدد  التي  المشتركة  الأزمة  لمواجهة  أخلاقية  بمسؤولية  النهوض  إلى  الاستشراق  توجيه   .1

الإنسانية.

ما يوفّرّه  إلى  بالنظر  الحداثة")5))،  تجاوز  الحرجة في مشروع  الكتلة  "بوصفه  الآخر  استدعاء   .2

نوافق  السياق  التقليدية. وفي هذا  التراثية  المنظومات  الآخر جميع  في هذا  ويندرج  بدائل.  من 

الحبيل في النقد الذي وجّّهه إلى حلاق في هذا الباب، لكونه دمج في "الآخر" الإسلام وباقي 

تمييز  دون  من  نفسها  بالمكانة  لها  واعترف  والهندوسية)5))،  البوذية  مثل  الشرقية،  المنظومات 

الاستشراق  مشروع  ما يضع  وتاريخه،  الإسلام  بتراث  الواسعة  معرفته  من  الرغم  على  بينهما، 

الجديد موضع مساءلة.

3. اعتبار الاستشراق تراثًاً من البحث العقلاني)5))، ممثّالًا لباقي النطاقات )الاقتصادية، والسياسية، 

والأكاديمية ... إلخ(؛ أي إنّّ التغيير الذي سيمتدّّ إليه سينعكس في تلك النطاقات. وقد كتب في 

)5)) حلاق، قصور الاستشراق، ص 363.

)5)) المرجع نفسه، ص 364.

)5)) المرجع نفسه، ص 359.

)5)) الحبيل، ص 178.

)5)) المرجع نفسه، ص 361.



166 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

هذا الشأن: "يوجد في الاستشراق شيء واضح يجعله خيارًًا جيدًًا لتمثيل النطاقات الأخرى، أو 

أعضاء المجموعة الآخرين، ألا وهو اهتمامه المعلن والصريح بالآخر، بمعنى أنّّ ما ينطبق عليه 

ينطبق على الآخر، سواء بصورة استقرائية أو بصورة استنباطية")5)).

4. إقرار حلاق باستخدام الاستشراق القوّّة الإمبريالية والكولونيالية للضغط على الأنظمة التراثية 

أمرين:  القوّّة  عن  الاستشراق  لفصل  ويقترح  الداخلية.  تعديل سردياتها  على  إجبارها  أجل  من 

يوفّرّ مددًًا  العقلانية، لأن ذلك  بإعادة صياغة  الجديد خطابًاً مضادًًا  يقدّّم الاستشراق  أن  الأوّّل، 

للخطابية الهدّّامة)5))؛ والثاني، التشديد على ضرورة أن يمسّّ التغيير المطلوب طبيعة الاستشراق 

نفسها، بأنْْ ينتقل من اهتمام انبساطي عدواني إلى آخر انطوائي يهدف إلى تشكيل الذات)5)).

الجِِدّّة؛ فقد سبق أن عدّّ سعيد الخطابََ  إليه حلاق جديدًًا كل  لم يكن نمط الاستشراق الذي يدعو 

المتعاطف مع الشرق أحدََ أبنية الاستشراق. فهذا الخطاب، وإن كان يدعو إلى الاستفادة من الشرق، 

فإنه ينظر إلى هذه المنطقة من زاوية ما يمكن أن تُقُدِِّمه للغرب من أجل الخروج من أزماته؛ إذ يقول 

سعيد "إنّّ المشروع الاستشراقي الرومانسي لم يكن مجرد مثال خاص لاتجاه عام، بل كان قوة جبارة 

ساهمت في تكوين هذا الاتجاه ]...[ ولكن قيمة آسيا لم ترجع إلى آسيا نفسها بقدر ما كانت ترجع 

إلى نفعها لأوروبا")5)).

نقده أحد  إليها سعيد في  الجذور، وقد أشار  الفكرة الاستشراقية، من دون شكّّ، رومانسية  إنّّ هذه 

تقاليد  إلى  يرجع  النظرة  لهذه  ماسينيون  استثمار  أنّّ  اعتقد  إذ  الشرق؛  مع  المتعاطفين  المستشرقين 

القرن التاسع عشر برمته، التي كانت ترى في الشرق "علاجًًا" للغرب. وعند هذا الحد من التحليل، 

هجوم  أول  دشّّنت  التي  الرومانتيكية،  الحركة  إرث  هو  للحداثة  حلاق  نقد  منطلق  إنّّ  القول  يمكن 

إلى حقل  بانتمائه  مُُعدََّل  استشراق  دفاعه عن  تفسير  يمكن  وإنّهّ  والحداثة، من جهة،  التنوير)6))  على 

الاستشراق، من جهة أخرى. فقد ظلّّ نقده لهذا الحقل المعرفي مقيّّدًًا بالفكر الرومانسي، الذي أسهم 

في تطوّّر بنيان الاستشراق، ولذلك لم يرفض حلاق الاستشراق رفضًًا كلًيًّا. وفي مقابل ذلك، أفضى 

نقد سعيد، المتحرّّر من قيود الانتماء إلى الاستشراق، إلى المطالبة باستبدال هذا الحقل المعرفي؛ 

ففي نظره، "قد يكون أهم عمل على الإطلاق هو القيام بدراسات في البدائل المعاصرة للاستشراق، 

القمع  من  بريء  أو  تحرري  منظور  من  الأخرى  والشعوب  الثقافات  دراسة  كيفية  عن  التساؤل  أو 

والتلاعب")6)).

)5)) المرجع نفسه، ص 359.

)5)) المرجع نفسه، ص 363.

)5)) المرجع نفسه، ص 367.

)5)) سعيد، الاستشراق: المفاهيم الغربية للشرق، ص 200.

)6)) إيزايا بيرلين، جذور الرومانتيكية، ترجمة سعود السويدا )بيروت: جداول، 2012(، ص 59.

)6)) سعيد، الاستشراق: المفاهيم الغربية للشرق، ص 74.



167 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

الاستشراق  أبنية  أحد  عن  ودفاعه  الرومانسي،  الفكر  من  حلاق  انحدار نقد  من  الرغم  وعلى 

)التعاطف(، فإنّّ نقده للحداثة/ الكولونيالية، فضالًا عن كشفه آثار الانتقال من نطاق مركزي تحتل فيه 

الأخلاق المركز إلى نطاق حديث مُُهمّّش لها، يمكن أن يُعُدّّ مدخالًا أساسًيًّا لمساءلة الدراسات ما بعد 

الاستعمارية، وغيرها من الاتجاهات النقدية التي تنتقد الغرب بأدواته، ومن داخل نطاقه المركزي.

رابعًًا: نقد كتاب "الاستشراق" ومساءلة الدراسات ما بعد 
الاستعمارية

أثّرّ كتاب الاستشراق في نشأة الدراسات ما بعد الكولونيالية، التي أصبح لها ممثلوها في حقول أدبية 

وتاريخية واجتماعية عديدة، وأثّرّ أيضًًا في مدرسة "دراسات التابع" Subaltern Studies منذ ثمانينيات 

القرن العشرين. ولذلك، ستجد هذه الحقول نفسها معنيّةّ بالأسئلة المغيَّبَة في حقل الدراسات ما بعد 

الكولونيالية، والتي نستخلصها من نقد حلاق لكتاب الاستشراق.

1. العلاقة بين نقد الاستشراق ونشأة الدراسات ما بعد الاستعمارية

يُعُدّّ إدوارد سعيد وفرانز فانون Frantz Fanon )1925–1961( من أعلام الدراسات ما بعد الاستعمارية، 

التمثيل  قوة  دراسة  الاستشراق  كتاب  دشّّن  وقد  للآخر.  الاستعماري  التمثيل  بقضايا  لكونهما اهتمّّا 

المسيطرة داخل المجتمعات المستعمرة، وأفضى ذلك إلى "تشكّّل ماعُُ رف لاحقًًا باسم نظرية الخطاب 

 Gayatri Chakravorty Spivak الكولونيالي" في أعمال نقّّاد من أمثال غاياتري تشاكرافورتي سبيفاك

)وُُلِدِت سنة 1942(، وهومي بابا Homi Bhabha )وُُلِدََِ سنة 1949()6)). وتأثّرّ هؤلاء الثلاثة )سعيد، وبابا، 

 ،)1981–1901( Jacques Lacan بأعمال منظّرّين فرنسيين؛ مثل ميشيل فوكو، وجاك لاكان )وسبياك

وجاك دريدا Jacques Derrida )1930–2004(، وغيرهم من المفكرين، إالّا أنّهّم تحدّّوا التيارات الفكرية 

التي يمثلها هؤلاء بقدر استفادتهم منها. فعلى سبيل المثال، تتفق سبيفاك مع سعيد في نقده لفوكو بشأن 

السلطة، لأن هذا الأخير "لم يأخذ بعين الاعتبار العوامل الاقتصادية ودور التمرد في مقاومة هذه السلطة"، 

فضالًا عن ذلك انتقدت تجاهله لدور المثقف ومسؤوليته، وقالت: "إنّّ مشروع فوكو يقوم في أساسه على 

تحدي الدور القيادي لمثقفي الطرفين، المهيمن والمعارض معًًا". وأضافت أنّّ ذلك "التحدي مُُظلّلّ، 

فهو يتجاهل ما شدّّد عليه سعيد: مسؤولية الناقد المؤسساتية")6)). وبخصوص بابا، كتب ثائر ديب: "يكاد 

أثر هذا الثلاثي السابق ]ميشيل فوكو وجاك لا كان، وجاك دريدا[ أن يكون واضحًًا في كل صفحة يكتبها 

هومي بابا ]...[ دون أن يحول ذلك بينه وبين تسليط أشد النقد عليهم ومساءلتهم في كثير من النقاط")6))، 

وهو ما يبيّّن تمرّّد روّّاد الدراسات ما بعد الاستعمارية على النظرية الغربية.

)6)) بيل أشكروفت وجاريث كريفيث وهيلين تيفين، دراسات ما بعد الكولونيالية: المفاهيم الرئيسية، ترجمة أحمد الروبي وأيمن 

حلمي وعاطف عثمان )القاهرة: المركز القومي للترجمة، 2010(، ص 283.

)6)) دباشي، ما بعد الاستشراق: المعرفة والسلطة في زمن الإرهاب، ص 181.

العربي،  الثقافي  المركز  )الدار البيضاء:  ديب  ثائر  ترجمة  الثقافة،  موقع  بابا،  كارشدجي  هومي  كتاب  تقديم  في:  ديب  )6)) ثائر 

2006(، ص 20.



168 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

التفكير  في  أسلوب  الاستشراق  أنّّ  وبيّّن  بالكولونيالية،  الاستشراقية  المعرفة  ارتباط  سعيد  اكتشف 

للهيمنة على الشرق، وهيكلته، والتحكّّم فيه؛ فهو ليس مجرد طريقة لمعرفة الآخر، بل أداة لتشكيله، 

وعلامة من علامات القوة التي يمارسها الغرب على الشرق. ووضع قاعدة مختلفة لدراسة إشكالية 

افتراضات معرفية  أيّّ  قوة وسلطة؟ وعلى  وبأيّّ  مََن؟  يمثل  "مََن  التالية:  انطلاقًاً من الأسئلة  التمثيل 

هذا  لتحليل  نفسها  الاستعمارية  ما بعد  الدراسات  وكرََّست  تلك؟"  المنتَجَة  المعرفة  تستند  مضمََرة 

تناول  الغربية في  "الطرائق والمنهجيات  بأنّّ  ذاته  نقدية، ومقتنعة في الآن  التمثيل، متوسّّلة مقاربات 

الثقافات الأخرى أصبحت قاصرة ومحدودة)6)).

أفضى نقد الاستشراق إلى تأسيس حقل بحثي جديد هو دراسات الاستعمار أو ما بعد الاستعمار. 

وكما لاحظ حميد دباشي، فإنّّ "استشراق إدوارد سعيد ]أي كتابه[ قد خلّفّ أثرًًا راسخًًا على قطاع 

في  كانت  أهمية  ذلك  تجليات  أكثر  ولعل  النقدية،  والمذاهب  الأكاديمية  التعليمية  النظم  من  واسع 

صعود ماسُُ مّّي بالدراسات الما بعد كولونيالية، وميدان دراسات التابع على نحو خاص")6)). وترى 

هذه المذاهب أنّّ المعرفة متمركزة غربيًًا، ومتحيّّزة ضدّّ الشعوب غير الغربية، وضدّّ نساء العالم الثالث. 

وتاريخية  ونسوية  أدبية،  كثيرة  تخصصات  في  ممثّلّيها  الاستعمارية  ما بعد  للدراسات  نجد  ولهذا، 

واجتماعية، وسياسية. وبقي كتاب الاستشراق طاغيًًا في حقول هذه الدراسات، التي أضحت تأخذ 

آثار القوة الاستعمارية في تشكيل الخطاب والمعرفة والذات في حسبانها.

أو  المعرفية  الجوانب  نحو  نقده  "وجّّه  لكونه  الأهمية  بالغة  نقاشات  الاستشراق  كتاب  واستثار 

تندرج  كثيرة  أعمال  ظهور  وحفّّز  ثانيًًا")6)).  سياسية  آثار  من  عنها  ما ينتج  ثم   ، أوالًا الإبستيمولوجية 

ما بعد  النسوية  و"الدراسات  التابع"،  و"دارسات  الكولونيالية"،  ما بعد  "الدراسات  عناوين  في 

الاستعمارية")6))، وغيرها. ورأى سعيد أنّّ كتاب الاستشراق كان "دافعًًا لظهور خطاب مختص بشؤون 

في  للكلمة،  الضيق  بالمعنى  ا،  مهًمًّ تأسيسيًًا  دورًًا  أدى  أنه  واعتبر  إلخ،  اليابان،  أو  الهند،  أو  أفريقيا، 

الحديث عن تلك الأماكن")6)).

لقد بيّّن سعيد تأثير كتاب الاستشراق في دراسات التابع؛ ففضالًا عن تصديره مؤلَّفًًَا تضمّّن مختارات 

من دراسات التابع سنة 1988، كتب في أهمية مدرسة دراسات التابع ما يلي: "أهمية هذه المدرسة، 

التي تأثرت بكتاب الاستشراق من الكِِبََر بحيث ما من كلية تاريخ في الجامعات الأمريكية لا يوجد فيها 

أحد أتباعها")7)). وأثار اهتمام سعيد بأنطونيو غرامشي Antonio Gramsci )1891–1937( انتباه فريق 

)6)) المرجع نفسه، ص 166.

)6)) دباشي، ما بعد الاستشراق: المعرفة والسلطة في زمن الإرهاب، ص 209.

 ،)2013( مج 31  الإنسانية،  للعلوم  العربية  المجلة  فلسفية"،  مقاربة  الاستعمار:  ما بعد  إلى  الاستشراق  "من  بغورة،  )6)) الزواوي 

ص 164.

)6)) سعيد، السلطة والسياسة والثقافة، ص 241.

)6)) المرجع نفسه، ص 244.

)7)) المرجع نفسه، ص 474.



169 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

من المؤرخين من جنوب آسيا، يترأّسّه رانجيت غوها Ranajit Guha )1923–2023()7))، إلى أهمية 

أعمال هذا المفكر، فاستعاروا منه مفهوم "التابع"، كما أشار إلى ذلك غوها في تقديم العدد الأول من 

دراسات التابع. ويعني هذا المفهوم المكانة الدونية التي يحتلها أولئك المهيمََن عليهم في مجتمعات 

أنواع  آخر من  نوع  أي  أو  اعتبارية،  أو  أو جندرية  أو طائفية  الهيمنة طبقية  آسيا، سواء كانت  جنوب 

الهيمنة)7)).

بحسب ثائر ديب، "في أواخر الثمانينات من القرن العشرين وفي تسعينياته، بدأ اهتمام عدد من الباحثين 

]كتابةًً[  الهند  تاريخ  كتابة  يمكن  كيف  هي  أوسع  بمسائل  التابع[  ]دراسات  التيار  هذا  في  البارزين 

تخالف وتنتقد رؤية العالم التي تتخذ أوروبا مركزًًا ومحورًًا. وتأثر هؤلاء بما بعد البنيويين الفرنسيين، 

كما استلهموا أعمال إدوارد سعيد، وأعادوا تحديد حقل جديد للنظرية ما بعد الكولونيالية". ومن بين 

الذي "طبّقّ بشكل  )وُُلِدِ سنة 1947(،   Partha Chatterje بارتا تشاترجي  المثال،  هؤلاء، على سبيل 

ق منظور إدوارد سعيد والمنظور ما بعد الكولونيالي على دراسة القوميات غير الغربية، واستخدم  خالّا

الهند مثاالًا على ذلك")7)).

جانب  من  المستعمََرة  المجتمعات  ثقافات  تمثيل  إشكالية  الكولونيالية  ما بعد  الدراسات  تجاوزت 

المُُستعمِِر، وذهبت في تحليلاتها إلى ما هو أبعد من تحليل الشرط ما بعد الكولونيالي، الذي يعيد 

المستعمر، في إطاره، إنتاج علاقات القوة الاستعمارية في هذه المجتمعات، على الرغم من حصولها 

على الاستقلال السياسي. وتجاوزت هذه الدراسات تحليل علاقات القوة وأشكال المقاومة، لتهتم 

بنقد الحداثة، وتجلّىّ ذلك في أعمال باحثين أبرزهم محمود ممداني، الذي عكف على نقد الحداثة 

السياسية)7)). ويمكن القول، إنّّ الدراسات ما بعد الكولونيالية، وإن لم تتوجّّه رأسًًا إلى نقد الحداثة 

في السابق، فإنّهّا أضحت تستحضر دور الحداثة في أزمات اليوم الاقتصادية والسياسية والاجتماعية، 

ويُمُعِِن حلاق في ترسيخ هذا التوجّّه إلى أبعد مدى ممكن، ولا سيما أنّهّ كان يعرّّف نفسه بوصفه ناقدًًا 

ما بعد استعماريًاً)7)).

2. آثار نقد نقد الاستشراق في الدراسات ما بعد الاستعمارية

أشار سعيد إلى تجذّّر أبنية الاستشراق في فكر التنوير، وبيَّنَ الخاصية العلمانية لهذا الفرع المعرفي، 

وكشف صمت النظرية النقدية الغربية عن الكولونيالية. وبحسب سعيد فإنّّ "النظرية النقدية لمدرسة 

الحديث،  السيطرة والمجتمع  بين  العلاقات  المخصبة في  النفّّاذة  تبصّّراتها  بالرغم من  فرانكفورت، 

)7)) المرجع نفسه، ص 219.

(72) Subaltern Studies, Une anthologie, Frédéric Cotton (trad.) (Paris: L’Asymétrie, 2017), p. 14.

)كانون الثاني/ يناير  العدد 3  أسطور،  ديب،  ثائر  ترجمة  الكولونيالي"،  ما بعد  والتأريخ  التابع  "دراسات  شاكراباري،  )7)) ديبيش 

2016(، ص 19.

)7)) يستحق نقد هذا المفكر للحداثة السياسية دراسة خاصة. ينظر في هذا الشأن: محمود ممداني،  لامستوطن و لامواطن: صنع 

أقليات دائمة وتفكيكها، ترجمة عبيدة عامر )بيروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 2023(.

)7)) ينظر: تقديم وائل حلاق الترجمة العربية، لمؤلفه: حلاق، تاريخ النظريات الفقهية في الإسلام، ص 6.



170 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

العرقية،  النظرية  تنقيد، صامتة صمتًاً مذهالًا عن  الفن من حيث هو  المتاحة للخلاص عبر  والفرص 

ينتقد  لم  أنه  غير  الإمبراطورية")7)).  في  الضدية  المعارضة  والممارسة  الإمبريالية،  ضدّّ  والمقاومة 

والتنوير  الحداثة  بين  الروابط  في  كثيرًًا  يبحث  أنتجتها، ولم  التي  الغربية  الحضارية  والرؤية  الحداثة 

الحضارية  والرؤية  الغربية  الحداثة  بين  البنيوي  الارتباط  حلاق  بيََّن  لذلك،  وخلافًاً  والكولونيالية. 

المادية التي ترسّّخت في عصر التنوير.

يُعُدّّ نقدُُ الحداثة، إذًًا، أوّّلََ مدخلٍٍ لمساءلة الدراسات ما بعد الاستعمارية وغيرها من الاتجاهات التي 

بحسب  والعرقية ... إلخ،  والإبادة،  الكولونيالية،  أنتجت  التي  الظاهرة  هذه  أي  الحداثة؛  لاتُ سُائل 

الماركسية  مثل  التعارض،  شديدة  بدت  وإن  الغربية،  النقدية  الفكرية  الاتجاهات  وتنطلق  حلاق. 

وفي  عشر،  التاسع  القرن  في  ترسّّخت  التي  الحداثة  بمبادئ  وتؤمن  حداثية،  قاعدة  من  والليبرالية، 

مقدمتها مبدأ التقدم وفصل القيمة عن الواقع.

استعادت الدراسات ما بعد الاستعمارية سؤال الكولونيالية، لكنها أخفقت، في نظر حلاق، في فهم 

جذورها؛ إذ ليست العرقية والعقلانية والدولة القومية ظواهر شاذة، بل إنها تصدر جميعها عن رؤية 

حضارية وبنية معرفية وأدائية اكتمل تشكّّلها منذ عصر التنوير.

ويكتسي نقد إرث التنوير والمبادئ التي رسّّخها مدخالًا ثانيًًا لتطوير الدراسات ما بعد الاستعمارية، 

لأن الرؤية الكونية التي فرضها هذا العصر هي المسؤولة عمّّا آل إليه العالم من عدوانية على الطبيعة 

والبشر. لقد تبدّّلت القواعد الإبستيمولوجية في هذا العصر تبدالًا جذريًاً، واستكمل نظام القوة الحديثة 

التنوير، واختلفت  المفكرين عصر  تغيّّرًًا عميقًًا. وانتقد كثير من  الغربي  الكينونة  تشكّّله، وتغيّّر نمط 

دواعيهم في ذلك، غير أنّّ قلّةّ من هذه الاتجاهات فقط هي التي ألقت المسؤولية على فكر التنوير 

التي  الغربية  الذات  نقد  ويُعُدّّ  مآسٍٍ.  من  العالم  يشهده  عمّّا  والواقع  القيمة  بين  التمييز  في  المتجذّّر 

شكّّلتها فلسفة التنوير ونزعاتها الإنسانوية والعلمانية، والتي ما تزال تحدّّد أفق التربية الحديثة، مدخالًا 

ثالثًاً للتفكير مجددًًا في الدراسات ما بعد الاستعمارية. وتتمثّلّ الغاية من ذلك في بناء ذات جديدة 

مدار القرنين  على  الأخرى  الأكاديمية  والحقول  الاستشراق  أنتجت  التي  الذات  تلك  عن  "تختلف 

هيمنة  لمواجهة  الأخلاق؛  مكانة  تُعُلي  التي  الشرقية  بالثقافات  بالاسترشاد  وذلك  المنصرمين")7))، 

التنوير في صياغة الذوات.

في  الهامش  إلى  يُزُيحها  بردايم  إلى  المركز  موضع  في  الأخلاق  يضع  بردايم  من  انتقال  لقد حدث 

عصر التنوير، ما أدّّى إلى ولادة علم سيادي، وسيطرة الأداتية، وشرعنة الإبادة باسم مبادئ مختلفة؛ 

مثل التقدّّم، والتحديث. وأفضى استبعاد الأخلاق إلى تقييد الفكر النقدي بالنطاق المركزي الغربي 

الحداثي الرأسمالي، وترتب على ذلك خفوت "النقد الهدام" الذي يُسُائل أسس الفكر الغربي. ويُشُكّّل 

منظور حلاق، الذي يتغيّّا إنزال الأخلاق منزلة النطاق المركزي، تحدّّيًاً للفكر الغربي المهيمن. لذا، 

)7)) سعيد، الثقافة والإمبريالية، ص 333.

)7)) حلاق، قصور الاستشراق، ص 367.



171 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

الاتجاهات  وباقي  الاستعمارية،  ما بعد  الدراسات  داخل  لطرح سؤالها  رابعًًا،  مدخالًا  الأخلاق  تُعُدّّ 

النقدية التي تنتقد الغرب. وفي مقابل ذلك، يمكن إحلالُُ الأخلاق محل النطاق المركزي الغربي، 

كما يفترض حلاق وطه عبد الرحمن، أن يُفُكّّك ارتباط المعرفة بالسلطة، ويستبدل "العلم السيادي" 

الذي لا يعترف بأيّّ مبادئ غير تلك التي يضعها لنفسه من خلال اعتماد علمٍٍ يرفض أن يسخّّر للتدمير 

والعدوانية.

ويضع هذا النقد الدراسات ما بعد الكولونيالية أمام مهمات جديدة، لأنها لم تنتقد الحداثة نقدًًا جذرًيًّا، 

الحداثية،  الفكرية  البنية  أدوات  من  إلا أداة  ليست  التي  الكولونيالية  نقد  على  تركيزًًا  أكثر  كانت  بل 

ولم تخرج مواجهتها للكولونيالية عن دائرة نقد سلطة التمثيل )سعيد(، وفي حالات متقدّّمة اهتمت 

هذه الدراسات بتحرير التابع من هذه السلطة )غاياتري سبيفاك()7))، ومقاومتها )سعيد()7))، ومناهضة 

التمثيل الكولونيالي )دباشي()8)).

بحسب حلاق، يلزم استبدال منظومة الحداثة استبداالًا كلًيًّا، بينما تنشغل الدراسات ما بعد الكولونيالية 

الهندية كونية  انتقدت الدراسات ما بعد الكولونيالية  بالبحث عن طرائق أخرى ممكنة للحداثة. لقد 

وأعادت  التاريخ،  وكونية  والرأسمال،  الطبقية،  والهيمنة  الطبقة،  مثل  الغربية؛  المفاهيم  من  العديد 

آخر غير  ليست شيئًاً  التي  الحداثة  تُسُائل جذور  لم  إلا أنها  المحلية)8))،  التواريخ  قاعدة  بناءها على 

الوجه الثاني للكولونيالية. ويمثّلّ ذلك عمالًا غير مُُنجََز في هذا الحقل البحثي؛ لذلك يمكن أن تظلّّ 

الدراسات ما بعد الاستعمارية داعمةًً للنطاق المركزي الغربي الذي أنتجها، لكونها لم تنتقد الحداثة 

من مدخل مغاير، مثل المدخل الأخلاقي. ويدل على ذلك أنّّ هذه الدراسات لاتُ سُائل رؤية الإنسان 

الحداثية الغربية وموقعه في الكون، وهي الرؤية التي جعلت الكولونيالة ممكنة، وترسّّخت في عصر 

التنوير في القرن الثامن عشر كما يذهب إلى ذلك حلاق.

تضع أفكار وائل حلاق التي عرضناها أسئلة مهمة للباحثين في حقل الدراسات ما بعد الاستعمارية، 

التاريخ  نقد  إنّّ  بأدواته.  الغرب  تنتقد  لأنها  البيئية،  والحركة  النسوية  مثل  أخرى  حقول  وفي 

الحداثة،  بأدوات  جاريًاً  ما دام  الغربي،  المركزي  للنطاق  مُُحرجًًا  أمرًًا  يعُُد  لم  للغرب  الكولونيالي 

بل يُمُكّّن هذا النقد الغرب من تجاوز "الشرخ الكولونيالي")8))، بين المستعمِِر والمستعمََر في فترة 

أداةًً  باعتبارها  الظاهرة  هذه  إلى  يُنُظر  ما لم  هدّّامًًا  الكولونيالية  نقد  يكون  ولن  الكولونيالية.  ما بعد 

لشيء أعمّّ، هو الرؤية الحضارية الغربية المادية. ثمّّ إنّّ ذلك لن يكون مُُجديًاً ما لم ينجزه تحالفٌٌ 

(78) Gayatri Chakravorty Spivak, Les Subalternes peuvent–elles parler? Jérôme Vidal (trad.) (Paris: Éditions 
Amsterdam, 2020).

كتاب  في  أغفلها  التي  ومقاومتها،  الغربية  للسيطرة  الاستجابة  إشكال  لتحليل  والإمبريالية  الثقافة  كتاب  سعيد  إدوارد  )7)) خصّّ 

الاستشراق. ينظر: سعيد، الثقافة والإمبريالية، ص 57.

)8)) دباشي، ما بعد الاستشراق: المعرفة والسلطة في زمن الإرهاب.

(81) Vivek Chibber, Théorie postcoloniale et le spectre de Marx (Paris: L’Asymétrie, 2018).

(82) Pascal Blanchard, Nicolas Bancel & Sardine Lemaire, La fracture coloniale: La société française au prisme de 
l’héritage décolonial (Paris: La Découverte, 2005).



172 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

جامعات  في  وخارجها  المحصّّنة،  الغربية  الأكاديميا  معاقل  داخل  يشتغلون  تحرّّريين  باحثين  من 

العالم، ويسعون لتجاوز الحداثة/ الكولونيالية. ويمكن القول إنّّ حلاق، في نقده لسعيد في كتاب 

العرب  الباحثين  انتباهنا، نحن  يثير  برنامجًًا فكريًاً جديدًًا، لكونه  قصور الاستشراق، يعرض ضمنيًاً 

وطالبوا  المادية،  الحضارية  ورؤيته  للغرب  نقديًاً  فكرًًا  طوّّروا  باحثين  وجود  إلى  والمسلمين، 

وطه  والمسيري،  فيغوفيتش،  عزت  علي  مثل  المركزي،  النطاق  محل  الأخلاق  بإحلال  عقود  منذ 

عربية  تحرّّرية  نقدية  دراسات  حقل  وجود  عن  الحديث  ذلك  ويجعل  وآخرين.  عبد الرحمن، 

يحتاج  كان  وإن  ممكنًًا،  للحداثة،  الناقد  الرومانسي  النقد  وخارج  الغرب،  خارج  تطوّّر  إسلامية، 

إلى بحوث إضافية، واستنباث داخل الأكاديميا الغربية، حيث يكون التأثير أقوى على نحو ما فعل 

حلاق في تقديم أعمال طه عبد الرحمن إلى القارئ الإنكليزي)8)).

خاتمة
الحقل  هذا  في  الباحثين  تُسُائل  الاستشراق  حقل  في  سعيد  إدوارد  طرحها  التي  التحديات  ما تزال 

المعرفي، وفي حقول بحثية أخرى مثل الأنثروبولوجيا وعلم الاجتماع ... إلخ. وقد دعّّم وائل حلاق 

والكولونيالية،  بالقوة  الحقل  هذا  ارتباط  بشأن  المركزية  أطروحة سعيد  الاستشراق  قصور  كتابه  في 

وأثار ضمنيًًا إشكالية الضغوط التي يفرضها الاستشراق على المنتمين إليه. وفي الوقت ذاته، حاول 

حلاق الرد على بعض التحديات التي طرحها سعيد أمام الباحثين في هذا الحقل، وبالأخص تحدي 

أخرى  أسماء  دون  من  غينون،  واستدعى  الاستشراق.  حقل  في  والاستقرار  والاستمرار  الانسجام 

داخل  من  النابع  النقد  قدرة  مدى  ليبيّّن  ورودنسون،  بيرك)8))،  مثل  الأهمية  ببعض  لها سعيد  اعترف 

الاستشراق على تأزيم هذا الحقل المعرفي. واستقر اختياره على غينون لكونه انتقد العلم والمعرفة 

سعيد  اتهمه  الذي  الاستشراق  حقل  داخل  من  عناصرها،  أحد  الاستشراق  يشكّّل  التي  الحديثة، 

بالانسجام والاستقرار. وتكمن أهمية غينون في تأسيسه منظورًًا جديدًًا يَعَُُدّّ الحداثة "نقطة البدء" في 

نقد المعرفة الحديثة عمومًًا، والاستشراق الذي يَعَُُدّّ أحد حقولها المعرفة، خصوصًًا.

يُشُكّّل نقد حلاق للحداثة، إذًًا، مدخالًا لنقد الاستشراق والمعرفة الحديثة، لكون الحداثة قد وفّرّت 

الشروط الملائمة لظهور الاستشراق، وظواهر أخرى مثل المادية، والكولونيالية، والإبادة والعرقية. 

المركزي، وإحلال  النطاق  إنزال الأخلاق من  الذي شهد  التنوير،  الشروط في عصر  وتحقّّقت هذه 

المادية والرأسمالية محلّهّا، واندماج المعرفة في نظام القوة. ولا شكّّ في أنّّ وائل حلاق ورث من 

الفكر الرومانسي نقد الحداثة والتنوير، من دون أن يعلن ذلك، ومن دون أن يُسُائل تورّّط هذا التيار 

(83) Wael Hallaq, Reforming Modernity: Ethics and the New Human in the Philosophy of Abdurrahman Taha (New York: 
Columbia University Press, 2019).

واستمرار  لفكرته حول جمود  داعمة  حُُجََّة  عمله،  بأهمية  أشاد سعيد  الذي  بيرك  لجاك  نقده  في  الخطيبي،  عبد الكبير  )8)) يقدّّم 

واتساق حقل الاستشراق، ينظر:

Abdelkébir Khatibi, "L’orientalisme désorienté," in: Chemins de traverse: Essais de sociologie, textes réunis et revus par 
Saïd Nejjar (Rabat: Universite Mohammed V – Souissi, Institut universitaire de la recherche scientifique, 2002).



173 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

في إرساء أبنية الاستشراق، وصمته عن الكولونيالية، بل ودعمه لها. وورّّطه هذا الإرث في إشكالية 

البحث عن علاج لمعضلات الغرب التي أفرزتها الحداثة في الشرق ما قبل الحداثي، من غير اهتمام 

بمعضلات الشرق؛ إذ تركز عمل حلاق في البحث في السبل الكفيلة ببناء ذات غربية على نحو مغاير، 

ذات غير عدوانية، قادرة على ترتيب علاقتها بالطبيعة والإنسان.

ذلك  إلى  كما دعا  منه،  بدالًا  معرفي  حقل  أو  آخر  بتخصص  الاستشراق  باستبدال  حلاق  لا يطالب 

التسيُُّد  في  المتورطة  الغربية  الذات  بناء  إلى  المعرفي  الحقل  توجيه هذا  بإعادة  وإنما يطالب  سعيد، 

تصور  يدافع حلاق عن  التالي:  التناقض  الاستنتاج  هذا  على  ويترتب  مغاير.  نحو  على  والعدوانية، 

رومانسي للاستشراق، متعاطف مع الشرق، لكون هذه المنطقة التي لم تمرََّ كليًّّا إلى الحداثة، توفّرّ 

للغرب الحداثي ما يمكنه من تجاوز أزمة الذات، وأزمة التدهور البيئي، وهذا الأمر يُقُيّّد وائل حلاق 

ببنيان الاستشراق من جهة، ويدعم فرضية سعيد من جهة أخرى، بشأن اتساق الاستشراق واستمراره 

وجموده.

النطاق  أنتجها  التي  التخصصات  باقي  وفي  الاستشراق  في  للتفكير  مهمًّّا  الحداثة  نقد  مدخل  يُعُدّّ 

المركزي الغربي، وفي نقد النظرية النقدية الغربية على نحو مغاير. ولم يكن سعيد، من دون شكّّ، 

مُُقيّّدًًا مطلقًًا بنظام الحداثة الفكري، بل إنه وظّفّ هذا الفكر بقدر مقاومته له، كما يشهد بذلك تمحيصه 

من  المثال(  سبيل  على  فرانكفورت،  لمدرسة  النقدية  والنظرية  )الماركسية،  الغربي  للفكر  الدائم 

منظور الكولونيالية. وعلى الرغم من ذلك، يمكن القول إنّّ اهتمام سعيد بإشكالية التمثيل في كتاب 

الاستشراق، ومقاومة التمثيل لاحقًًا في كتاب الثقافة والإمبريالية، من منظور نقدي للكولونيالية، من 

الديكولونيالية)8))،  الدراسات  لذلك  للكولونيالية، كما تنظّرّ  الثاني  الوجه  تُعُدّّ  التي  الحداثة  نقد  دون 

إلى مشروع  توجيهها  يمكن  التي  النقدية  الأوجه  بين  من  يُعُدََّان  في عمل حلاق،  نجد صداها  التي 

سعيد.

ويقدّّم  والتنوير،  الحداثة  بنقد  الحديثة عمومًًا  والمعرفة  نقده للاستشراق  يبدأ حلاق  لذلك،  وخلافًاً 

منظوره النقدي مداخل ممكنة لتجاوز قصور الدراسات ما بعد الاستعمارية، وباقي التيارات النقدية 

القاعدة  نقد  فيما يلي:  المداخل  هذه  وتتمثّلّ  وبأدواته.  المعرفي  حيّزّه  داخل  من  الغرب  تنتقد  التي 

الحداثية التي تتأسس عليها تلك الدراسات النقدية، ونقد الرؤية الحضارية الغربية التي رسّّخها كلٌٌّ 

من التنوير والإنسانوية والعلمانوية، وتجاوز الفصل بين الحقيقة والواقع، واستعادة مركزية الأخلاق، 

ونقد الذاتية الغربية التي بقيت بعيدة عن كل مساءلة نقدية. ويتقاطع منظور حلاق في هذا الباب مع 

منظور ثلّةّ من المفكرين العرب والمسلمين، مثل عبد الوهاب المسيري، وعلي عزت بيغوفيتش، وطه 

باقي  تحررًيًّا، مختلفًًا عن  نقدًيًّا  تيارًًا  يشكّّل  فكر هؤلاء  إنّّ  القول  يمكن  بل  عبد الرحمن، وغيرهم؛ 

تيارات الفكر العربي الإسلامي.

(85) Philipe Colin & Lissel Quiroz, Pensées décoloniales: Une introduction aux théories critiques d’Amérique latine 
(Paris: La Découverte, 2023).



174 Issue 55 - Volume 14 / 14 العدد 55 - المجلد
Winter 2026   شتاء

References المراجع�

العربية

صالح.  هاشم  وإعداد  ترجمة  ط 2.  ومعارضيه.  دعاته  بين  الاستشراق  ]وآخرون[.  محمد،  أركون، 

بيروت: دار الساقي، 2002.

الرئيسية.  المفاهيم  الكولونيالية:  ما بعد  دراسات  تيفين.  وهيلين  كريفيث  وجاريث  بيل  أشكروفت، 

ترجمة أحمد الروبي وأيمن حلمي وعاطف عثمان. القاهرة: المركز القومي للترجمة، 2010.

بابا، هومي كارشدجي، موقع الثقافة. ترجمة ثائر ديب. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2006.

برنن، تمثي. إدْْوََرد سعيد: أماكن الفكر. ترجمة محمد عصفور. سلسلة عالم المعرفة 492. الكويت: 

المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 2022.

للعلوم  العربية  المجلة  فلسفية".  مقاربة  الاستعمار:  ما بعد  إلى  الاستشراق  "من  الزواوي.  بغورة، 

الإنسانية. مج 31 )2013(.

بن بيه، رشيد. "الحداثة والكولونيالية والإبادة". مجلة المستقبل العربي. العدد 503 )2021(.

بيرلين، إيزايا. جذور الرومانتيكية. ترجمة سعود السويدا. بيروت: جداول، 2012.

الحبيل، مهنا. وائل حلاق وإدوارد سعيد: جدل ثالث: بيروت. المؤسسة العربية للنشر والدراسات، 

.2022

أحمد  ترجمة  السني.  الفقه  أصول  في  مقدمة  الإسلام:  في  الفقهية  النظريات  تاريخ  وائل.  حلاق، 

موصللي. مراجعة فهد بن عبد الرحمن الحمودي. بيروت: دار المدار الإسلامي، 2007.

________. قصور الاستشراق: منهج في نقد العلم الحداثي. ترجمة عمرو عثمان. بيروت: الشبكة 

العربية للأبحاث والنشر، 2019.

دار توبقال  الدار البيضاء:  عربية.  أنثروبولوجيا  صياغة  في  والتحليل:  المسافة  عبد الله.  حمودي، 

للنشر، 2019.

دباشي، حميد. ما بعد الاستشراق: المعرفة والسلطة في زمن الإرهاب. ترجمة باسل عبد الله وطفة. 

مراجعة وتدقيق حسام الدين محمد. ميلانو، إيطاليا: منشورات المتوسط، 2015.

منشورات  إيطاليا:  ميلانو،  الأحمد.  عماد  ترجمة  التفكير؟  الأوروبي  غير  يستطيع  هل   .________

المتوسط، 2006.

للنشر  رؤية  القاهرة:  عيناني.  محمد  ترجمة  للشرق.  الغربية  المفاهيم  الاستشراق:  إدوارد.  سعيد، 

والتوزيع، 2006.

________. الثقافة والإمبريالية. ترجمة كمال أبو ديب. ط 4. بيروت: دار الآداب، 2014.



175 تاسارد
 الكولونياد بعاالمغيَّبة في حقل الدراسات م أسئلةل الرد سعيد ووائل حلاق: حواإدو

حجازي.  قلقيلي  نائلة  ترجمة  فسواناثان.  غاوري  تقديم  والثقافة.  والسياسة  السلطة   .________

بيروت: دار الآداب، 2008.

شاكراباري، ديبيش. "دراسات التابع والتأريخ ما بعد الكولونيالي". ترجمة ثائر ديب. أسطور. العدد 3 

)كانون الثاني/ يناير 2016(.

العظم، صادق جلال. ذهنية التحريم: سلمان رشدي وحقيقة الأدب، ط 2. بيروت: دار المدى للثقافة 

والنشر، 2004.

غالي، وائل. ما بعد الاستشراق. ج 1. القاهرة: دار الهلال، 2007.

غينون، ريني )الشيخ عبد الواحد يحيي(. شرق وغرب. ترجمة عبد الباقي مفتاح. إربد، الأردن: عالم 

الكتب الحديث، 2016.

المسيري، عبد الوهاب. دراسات معرفية في الحداثة الغربية. القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، 2006.

ممداني، محمود.  لامستوطن و لامواطن: صنع أقليات دائمة وتفكيكها. ترجمة عبيدة عامر. بيروت: 

الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 2023.

نجدي، نديم. أثر الاستشراق في الفكر العربي المعاصر. بيروت: دار الفارابي، 2005.

الأجنبية
Blanchard, Pascal, Nicolas Bancel & Sardine Lemaire. La fracture coloniale: La société 
française au prisme de l’héritage décolonial. Paris: La Découverte, 2005.

Chibber, Vivek. Théorie postcoloniale et le spectre de Marx. Paris: L’Asymétrie, 2018.

Colin, Philipe & Lissel Quiroz. Pensées décoloniales: Une introduction aux théories 
critiques d’Amérique latine. Paris: La Découverte, 2023.

Dussel, Enrique. 1492: L’occultation de l’autre. Christian Rudel (trad.). Paris: Les 
éditions ouvrières, 1992.

Hallaq, Wael. Reforming Modernity: Ethics and the New Human in the Philosophy of 
Abdurrahman Taha. New York: Columbia University Press, 2019.

Khatibi, Abdelkébir. Chemins de traverse: Essais de sociologie, textes réunis et revus 
par Saïd Nejjar. Rabat: Universite Mohammed V – Souissi, Institut universitaire de la 
recherche scientifique, 2002.

Spivak, Gayatri Chakravorty. Les Subalternes peuvent–elles parler? Jérôme Vidal 
(trad.). Paris: Éditions Amsterdam, 2020.

Subaltern Studies, Une anthologie. Frédéric Cotton (trad.). Paris: L’Asymétrie, 2017.


