

# عبد الرحيم الشيخ \*

# تفكيك «التركيب»: تحوُّلات الخارطة في المرئيات الفلسطينية<sup>(ا)</sup>

تقرأ هذه الدراسة تحوُّلات الخارطة الفلسطينية في المخيالين الثقافي والسياسي منذ بدايات انهيار المشروع الوطني الفلسطيني سنة ١٩٧٤ وحتى قبول فلسطين دولة، غير عضو، مراقبة، في الأمم المتحدة سنة ٢٠١٧، وتحلّل، تنافذيًا، مظاهر تشظّي الخارطة الفلسطينية، وتشوُّه مسمَّياتها في التعبيرات السياسية والفنية لدى الفلسطينيين على مستويات: الفكرة، والتقنية، والجمالية. وفيما يحيل النظر في تحوُّلات الخارطة في الخطاب السياسي إلى وطأة «الواقعية السياسية» في تصورات حل «المسألة الفلسطينية» بدولة على خط هدنة سنة ١٩٦٧، يفيد تأمل تحوُّلات الخارطة في الخطاب الني بإمكانية تجاوز تلك «الواقعية السياسية» نحو «الواقعية الجمالية» التي تطرح تصورًا ثقافيًا لحلّ «القضية الفلسطينية» المتمركزة حول نكبة ١٩٤٨ كنظام حدثي تأسيسي محيل إلى ذاته: هوية، وذاكرة، وخارطة.

«كنا طيبين وسُذَّجًا. قلنا: البلادُ بلادُنا، قلبُ الخريطة، لن تصاب بأيِّ داء خارجيِّ... سقط القطارُ عن الخريطة، واحترقتَ بجمرة الماضي. وهذا لم يكن غزوًا! ولكني أقولُ: وكلُّ ما في الأمرِ أني لا أصدُّقُ غير حدسي». محمود درويش

أستاذ الفلسفة والدراسات الثقافية في جامعة بير زيت، فلسطين.

العربي الأبحاث ودراسة هي جزء من مشروع بحثيً مطولً لقد من الله وخطاطات أقسامه المختلفة في المؤتمر السنوي الأول للمركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، لذي انعقد في الدوحة في ٢٠١٢ آذار / مارس ٢٠١٢، بعنوان: «الهوية واللغة في الوطن العربي». ويستهدف البحث المطولة، بعنوان: «متلازمة كولومبوس وتنقيب فلسطين: جينيالوجيا سياسات التسمية الإسر ائيلية للمشهد الفلسطيني كها يظهر في اللافتات الإرشادية على الفلسطيني»، دراسة الكيفية التي تمت بها عمليات «التطهير الاسمي» الإسرائيلي للمشهد الفلسطيني كها يظهر في اللافتات الإرشادية على الطرق ضمن هندسة لغوية استعارية، وكيفية مواجهتها والرد عليها بهندسة فلسطينية لغوية مضادة. للمزيد، انظر: عبد الرحيم الشيخ: «متلازمة كولومبوس وتنقيب فلسطين: جينيالوجيا سياسات التسمية الإسرائيلية للمشهد الفلسطيني»، مجلة الدراسات الفلسطينية، المؤلم (١٩٩٧-٢٠١٠)، ص ٢٨-١٠٩، و«فاعلية الخطاب الحقوقي الفلسطيني المقاوم (١٩٩٧-٢٠١٠) في إعاقة الهندسة اللغوية الإسرائيلية لعبرنة المشهد الفلسطيني،» مجلة الأبحاث (بيروت)، العددان ٥٨-٥٩، من ٢٠١١)، ص ٢٨-٢٠١٥.

«في تلك الإمبراطورية بلغت مهنة رسم الخرائط حدَّ الكهال إلى درجة صارت فيها خارطة قضاء واحد تغطي فضاء مدينة بأسرها. ومع مرور الزمن، غدت هذه الخرائط غير وافية بالحاجة، فعملت أكاديمية واضعي الخرائط على رسم خارطة للإمبراطورية بمساحة الإمبراطورية نفسها بحيث تُقارَنُ فيها النقطة على الخارطة بمثيلتها على الأرض. غير أن الأجيال اللاحقة، غير آبهة برسم الخرائط، استثقلت هذه الخارطة... ودونها قلة احترام لها، هجرت الأجيال الخارطة، وتركتها لقسوة الشمس والمطر. أمّا اليوم، فلا تزال المؤقّ البالية المتبقية من هذه الخارطة موجودة في الصحارى الغربية، تحتمي بها الوحوش الشاردة والمعدمون البلا بيت... لكن ليس ثمة، على طول البلاد وعرضها، أي أثر لعلم الجغرافيا!»

خورخي لويس بورخيس

## مفتتح: هوية الخارطة في المرئيات الفلسطينية (السؤال، النظرية، التحوُّلات)

لقد أدّت التحوُّلات الهائلة في الجغرافيا الفلسطينية، وخاصة بعد قرار التقسيم سنة ١٩٤٧، إلى تحوُّلات ماثلة في حقول المعاني السياسية والاجتهاعية والثقافية للهوية الفلسطينية، خاصة في تصويرها لهذه الجغرافيا وذاكراتها المختلفة، وما يعبِّر عنها من خرائط. وعلى الرغم من حضور خارطة فلسطين التاريخية في المرئيات الفلسطينية (من خرائط فعلية، وشعارات لمنظمة التحرير الفلسطينية وفصائلها، وغيرها من الحركات الوطنية الفلسطينية، والاتحادات، وملصقات، وطوابع، ونصوص مناهج مدرسية، وتسميات للفضاء العام وعلاماته، وأدلة سياحية، وأعناق عرائس...)، فإن المشهد الفني الفلسطيني كان حقلًا ميدانيًا أخصب لأكبر هذه التحوُّلات على صعيد إنتاج تمثيلات جديدة لخارطة فلسطين، ولا سيا عبر وسيط «التركيب» أو «الأعمال الإنشائية» (Installation) التي يصفها تيار نقدي فني سائد كـ«عملية تهشيش فني» تعادل، موضوعيًا، عملية سياسية مماثلة أدَّت إلى إيصال المشروع الوطني الفلسطيني إلى أقسى درجات هشاشته وأقصاها.

هنا، تبرز أسئلة تلفُّها المفارقة على شاكلة: كيف أدَّى الانهيار السياسي والثقافي للخطاب الفلسطيني ما بعد سنة ١٩٧٤، وخاصة بعد اتفاق أوسلو وقيام السلطة الفلسطينية سنة ١٩٧٤، إلى تشظِّي الخارطة الفلسطينية، وتشوُّه مسمَّياتها في الخطاب السياسي، وفي المرئيات الفلسطينية في الفضاءات الخاصة والعامة؟ وكيف أدَّى تراجع الحصاد السياسي للمشروع الوطني الفلسطيني إلى تمكين بعض المقولات الثقافية والفنية، ولربها على نحو تعويضي، في تناولها للخارطة؟

ليس ثمة سبيل لفرضيات كبرى في هذا المقام، غير أنه ابتداءً بظهور «خارطة الطريق» في المشهد السياسي، ومرورًا بتفكيك الخارطة في أعال «التركيب» في المشهد الفني، وانتهاءً بـ «سقوط القطار عن الخريطة» عن آخر المشهد الشعري، يفقد الفلسطينيون، يومًا بعد آخر، إحساسهم بجدوى الخارطة في معظم إحالاتها الواقعية والمجازية. وليًا كان استقصاء تشوُّه الخارطة وتلاشيها من المشهد الواقعي والسياسي والثقافي، والفني أمرًا غير متحصًل كليًا في مثل هذه الدراسة، فإن التركيز سينصبُّ على أعال التركيب، التي كانت ثيمتها المركزية الخارطة، في المرئيات الفلسطينية.



على هذا الأساس، تسعى هذه الدراسة، عبر استدراجها نظريات البلاغة والمكان، إلى نقد هذه التحوُّلات عبر قراءة بلاغية بعد أن تتبيّن قصة ظهور «خارطة قراءة بلاغية بعد أن تتبيّن قصة ظهور «خارطة فلسطين التاريخية» بين «التبعية العثمانية» والاستعمارات الغربية الممركزة أوروبيًا التي تخلَّقت في كنفها دولة الاستعمار الاستيمار الاستيطاني إسرائيل و «خارطتها». هنا، تتوسل هذه الدراسة ثلاث مقولات نظرية تضيء: «البلاغة المادية» لترصد تحوُّلات الخارطة في المخيال السياسي؛ «الأمكنة المتغايرة» لترصد الخارطة في المخيال الثقافي؛ «فضاء الذاكرة» لتفسِّر تحوُّلات الخارطة في المخيالين على مستويات: الفكرة والتقنية والشاعرية.

على صعيد تحوُّلات الخارطة في المخيال السياسي الفلسطيني، تعرض الدراسة تعدد التعبيرات السياسية عن الخارطة في كمّ هائل من النتاجات والمفارقات على المستويين الرسمي والشعبي في فلسطين وخارجها: من ظهور مفهوم «خارطة الطريق» بباعته الكثر وشُراته القلَّة، مرورًا بمسار تحوُّلات منظمة التحرير الفلسطينية إلى السلطة الفلسطينية بين الشعار والشاعرية، وبالملصق الفلسطيني في ذهابه وإيابه؛ وظهور أكبر خارطة لفلسطين في العالم في أصغر «دولة» في غزة، وانتهاءً بحضور «العودة» في خارطة المخيم.

تتحول الدراسة، بعد تنافذية الفكر، إلى تنافذية المخيال، لتنتقل من مفارقات تحوُّلات الخارطة في المخيال السياسي الفلسطيني إلى مثيلاتها في المخيال الثقافي-الفني، منتهجةً ثلاثة تصورات للمكان، هي: التصوُّر الفراغي والتصوُّر الوجودي، وهما في الغالب تلقائيان ولم يكونا موضوعًا للخيار، أكان في الخطاب الرسمي الفراغي والتصوُّر المهندس اجتماعيًا للمكان الخارطي الذي ساد تصوير أم في الخطاب الفعبي، يتلوهما تصوُّر ثالث هو التصوُّر المهندس اجتماعيًا للمكان الخارطي الذي ساد تصوير الخارطة في المرئيات الفنية. هنا، ترصد الدراسة انشغال الفلسطينين بالأرض، قضيةً وموضوعةً وقيمةً، وهو الانشغال الذي كان، ولا يزال، الأبرز في تاريخهم الوطني، وقد انعكس على معظم الفنون البصرية الفلسطينية. غير أن الأرض وخارطتها شهدتا حضورًا لافتًا في عديد من الأعمال الفلسطينية، وخاصة تلك الأعمال التي اتخذت من أسلوب «التركيب» وسيطًا لها لـ «إعادة» تصوير خارطة فلسطين. هنا، تعيد الدراسة النظر في نهاذج متقدمة من هذه التصويرات مضاءةً بمقولاتها النصية والبصرية، وبمقولات نظرية تكاد الأعمال نفسها تستدعيها استدعاءً، فتتناول أعمال: رنا بشارة وتينا شيرويل وفيرا تماري وجون (أبو) حلقة وخالد حوراني وسليان منصور وميرنا بامية وصبحي زبيدي، مع تناصّات كلِّ منهم، الفنية منها والنظرية، وذلك قبل أن تختم بملاحظات نقدية بشأن الفكرة والتقنية والشاعرية.

### الخارطة والفن في دولة القومية؛ فلسطين نموذجًا

في دولة القومية الحديثة ومستعمراتها السابقة، تعبِّر الخارطة في المخيال السياسي عن فضاء واقعي ذي بُعد سيادي ثبوتي، في حين تعبِّر في المخيال الثقافي عن فضاء افتراضي ذي بُعد تأديبي تحوُّلي، لتشكِّل الخارطة في المخيالين رمزًا للكرامة الوطنية دائم التشكُّل. وفي ظل شرط استعهاري بامتياز، كالشرط الفلسطيني، تقود تحوُّلات الخارطة السياسية إلى تحوُّلات ملموسة أكثر في التمثيلات الثقافية للخارطة ذاتها التي قلَّصتها سياسات السيادة والتأديب. في سياق كهذا، تتيح الأدوات المنهجية في حقلي البلاغة، الخطابية وغير الخطابية، والفضاء، الواقعي والافتراضي، قراءةً مُعاينةً لتحوُّلات المشروع السياسي والثقافي في آن معًا.

ومع أن هذه الدراسة تسعى إلى نقد هذه التحوُّلات عبر قراءة بلاغية - بصرية، فإنها لا تدشِّن مقولة أن هذه التحوُّلات التحوُّلات للخارطة وتحوُّلاتها التحوُّلات المخارطة واستخدام الخارطة وتحوُّلاتها في الفن غير محصور في البلاد الخاضعة لشروط استعهارية. ومؤدِّى القول هنا أن ازدياد الاهتهام بالخارطة،



وخاصة في ما بعد الحرب العالمية الثانية، جاء في سياق الترسيهات السياسية والعسكرية لدولة القومية، أكان في المركز الأوروبي أم في المستعمرات الجريحة، في أربع رياح الأرض. وقد دفعت هذه الترسيهات بالفنانين إلى تشرُّب هذا الوله والرد عليه خرائطيًا(٢).

لقد استُخدمت الخارطة في ما يعرف بـ «فنّ (السكان) الأصليين» في أكثر من مكان في العالم كردِّ بصريِّ على تحوُّلات الخارطة التي أحدثتها الاستعارات الغربية الممركزة أوروبيًا. وفي حين جرت قراءة هذه الأعمال كـ «تحف» و «تذكارات» استشراقية، و «استغرابية» أحيانًا بها تحيل إليه المفردة من ازدواج ومفارقة، أنَّى كان المستعمرون الذين كانوا يتربصون بها لجمعها في مقتنياتهم الفردية أو في متاحف الإمبراطورية في المركز الأوروبي، كان السكان المحليون يتّخذونها صنعة وطنية كآلية دفاع تعمل على سدانة الذاكرة الوطنية التي تشكِّل الخارطة الأصلانية، قبل التقسيات الاستعمارية التي فُرضت عليها، موقع القلب منها (٣٠). وهنا، لا بد من الإشارة إلى أن الخارطة التأريخ المشكِّل التاريخي للامّة، أكانت في المركز الاستعماري أم في أطراف المستعمرات العاثرة الحظ والضحية للتاريخ (٤٠). وفي كثير من الأعمال الفنية، وما لحقها من مقولات نقدية، تم جمع الشعري مع اللاشعري لتغيير صورة الخارطة «النمطية» في أذهان المتلقين، إذ «لكلً خارطته الخاصة جدًا» كما يعبّر الفنان والسينهائي الفلسطيني صبحي زبيدي، حيث يمكن للعمل الفني أن يجمع بين البصري والكتابي من غير سوء (١٠).

غير أن لخارطة فلسطين قصة ذات خصوصية بالغة بين «التبعية العثمانية» والاستعمارات الغربية التي تمركزت أوروبيًا وتخلَّقت في كنفها إسرائيل. ومع أن هذه الدراسة ليست بحثًا في جينيالوجيا الخارطة الفلسطينية، فإنه لا بد من الإشارة إلى دراسة سليم تماري الحصيفة التي تربط بين تكوُّن «فلسطين التاريخية» و «أهلها» قبيل الحقبة الاستعمارية الأوروبية واتفاق سايكس بيكو سنة ١٩١٦، وتأثير ذلك التصوير العثماني لفلسطين، على غرار دراسات شبيهة في أفريقيا ومناطق أخرى من العالم (١٠).

يبني تماري مقولته على وثيقة عثمانية، بعنوان: رسالة فلسطين (Filastin Risalesi) نُشرت في سنة ١٩١٥ في المطبعة العسكرية بالقدس، وكانت بمنزلة الكتاب العسكري السنوي لفلسطين في بداية الحرب العظمى، خاصة لضباط القوات الخاصة في فيلق الجيش الثامن. يشير تماري إلى أن هذه الوثيقة، تتميّز -علاوة على كونها مسحًا جغرافيًا وديموغرافيًا للإقليم الذي شكل الخاصرة الجنوبية لمسرح العمليات العسكرية في الحرب العالمية الأولى، واحتوائها على جداول إحصائية وخرائط طبوغرافية وإثنوغرافية لفلسطين - باحتوائها على مكوّنين استثنائيين آخرين يوضحان «الطريقة التي نُظر من خلالها إلى فلسطين وسوريا من إسطنبول من قبل القيادة

<sup>2</sup> William Joseph Rankin, "After the Map: Cartography, Navigation, and the Transformation of Territory in the Twentieth Century," (Ph. D. Dissertation, Harvard University, Committee on History of Science, Engineering and Architecture, 2011).

<sup>3</sup> Ana Pulido Rull, "Land Grant Painted Maps: Native Artists and the Power of Visual Persuasion in Colonial New Spain," (Ph. D. Dissertation, Harvard University, Cambridge, 2012), and Rhoda Rosen, "Mapping Dystopia: Maps, Museums and the Nation," (Ph. D. Dissertation in History, University of Illinois at Chicago, 2009).

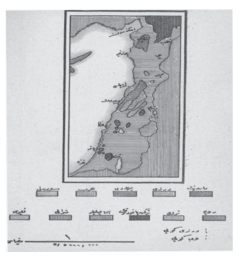
<sup>4</sup> Lisa Claire Davis Allen, "The Color of Nationalism: The Use of Formal Elements as a Vehicle for Projecting National Identities in Early Modern European Maps and Paintings," (Ph. D. Dissertation, University of Texas at Arlington, 2001). Kathryn A. Cowles, «Maps and Transcripts,» (Ph. D. : اللاطّلاع على تجارب فنية مشابهة تم فيها توظيف الخارطة مع النص، انظر: Dissertation, University of Utah, Dept. of English, 2009).

٦ سليم تماري، «الرؤية العثمانية لفلسطين: الترسيم العثماني الإثنوغرافي لفلسطين وسورية،» ترجمة عبد الرحيم الشيخ، مجلة الدراسات الفلسطينية، السنة ٢١، العدد ٨٤ (خريف ٢٠١٠)، ص ٥٣ – ٧٧، و Or Bodies and Borders: Images of Africans on Early Modern Maps,» (Ph.D. Dissertation, Cornell University, Ithaca, 2004).



العثمانية الجديدة في أعقاب الثورة الدستورية في العام ١٩٠٨. أمّا المكوِّن الأول، فهو خارطة عامة للبلاد تمتد فيها الحدود لأبعد من تخوم متصرفية القدس التي كانت، إلى حينه، المعيار التحديدي لفلسطين. وأمّا الحدود الشمالية لهذه الخارطة، فقد اشتملت على مدينة صور ونهر الليطاني، وبذا، فقد شملت الخارطة على الجليل بكامله وأجزاء من جنوب لبنان، وكذلك أقضية نابلس، وحيفا، وعكا، التي كانت كلها جزءًا من ولاية بيروت حتى نهاية الحرب. وأمّا المكوِّن الاستثنائي الآخر للرسالة، فهو خارطة سكانية تعرِّف سكان فلسطين وسوريا الساحلية حسب الهوية العرقية، والطائفية، والمليِّة» (٧٠).

يقارن تماري رسالة فلسطين بأدلة استخباراتية للقوات البريطانية والألمانية وكتب أدلة سياحية، لكنه يؤكد أن الخرائطية العثمانية، وخاصة في رسالة فلسطين، من حيث نظرتها إلى الحدود والثغور والسكان، وإن شابها في كثير من الأحيان بُعد استشراقي ديني، «تميزت، إلى جانب كونها مسحًا للبلد عسكريًا ولوجستيًا، بغني محتواها الخرائطي المشتمل على خطاطات طبوغرافية سياسية منفصلة، وأكثر من ذلك، وعلى نحو استثنائي، باحتوائها على خطاطات إثنوغ إفية. وقد استخدمت معظم الخرائط الرسمية للأقاليم السورية تعبير (فلسطين) للدلالة على منطقة قيد التشكُّل في متصرفية القدس وتتخطّاها، أي المنطقة المحصورة في ولاية بيروت من الشمال، وولاية سورية من الشرق، وفي سيناء (صحراء التيه) من الجنوب. هذا، وقد حددت رسالة فلسطين اشتهال فلسطين على سناجق عكا (الجليل)، ونابلس، والقدس (الشريف). وبذلك، وسَّعت الحدود العثمانية لفلسطين، على نحو واضح، لتشمل مقاطع مهمة من إقليم بيروت المحدد بنهر الليطاني. ولا شك أن هذا الترسيم يتناغم مع التحديد الأوروبي للأرض المقدسة، ويتوافق، بأقل من ذلك، مع التصورات اليهودية التوراتية لـ أرض مع التحديد الأوروبي للأرض المقدسة، ويتوافق، بأقل من ذلك بكثير. (كها) تمتاز الخرائطية العثمانية لفلسطين وسورية بتاريخها الغني وتوافقها مع الأصول الإسلامية والأوروبية» (ألى التي اعتبد على جعلها تغطي مساحة أكبر من ذلك بكثير. (كها) تمتاز الخرائطية العثمانية لفلسطين وسورية بتاريخها الغني وتوافقها مع الأصول الإسلامية والأوروبية» (ألى التحديد الأوروبية) ألتي اعتبد على جعلها تغطي مساحة أكبر من ذلك بكثير. (كها)





صورة (١): خريطة شمال فلسطين (يمين)، والخريطة الإثنوغرافية لفلسطين والساحل السوري (يسار) في رسالة فلسطين (القدس: المطبعة العسكرية ١٩١٥)

تستمد أطروحة تماري أهميتها، كذلك، من التشديد على أن الترسيم الخرائطي لفلسطين كان في أوّله لغايات عسكرية ومسحية إثنوغرافية، ولم يكن لأهداف سياسية كها هي الحال الآن. وقد أكدت ذلك مقولات صهيونية

٧ تماري، ص٥٥.

٨ المصدر نفسه، ص ٦٢.



تبدو نقدية للوهلة الأولى؛ إذ أشار ميرون بنفينستي إلى بُعد آخر من أبعاد تعاضد المشروع الاستعاري الصهيوني مع صنوه الغربي الممركز أوروبيًا، فأكد أن رسم خرائط الإمبراطورية البريطانية كان أساسًا لعمل لجنة الأسهاء الإسرائيلية للمشهد الفلسطيني. فمنذ أولى الخرائط الرسمية التي أُعدت في الإمبراطورية لإيرلندا في سنة ١٦٥٣، من أجل تسمية الأراضي ومصادرتها لمصلحة الإمبراطورية، «سار المسَّاح جنبًا إلى جنب مع الجندي البريطاني، وفي بعض الأحيان أمامه»(٩). كما إن صلف الإمبراطورية دعا مسَّاحيها إلى تصنيف الأراضي التي لم تكن معروفة لديهم، بعكس ما يؤكده تماري عبر الوثيقة التاريخية رسالة فلسطين، كـ «أراض بيضاء» غير مكتشفة (Terra Incognita)، وتلوينها بالوردي إشارة إلى ضمَّها إلى ملْكية الإمبراطورية.

بناء على ذلك، لم تكن مصادفة أن الخارطة التي شكّلت الأساس لعمل لجنة الأسماء الإسرائيلية في النقب الفلسطيني كان قد أعدها أشهر شخصيتين في تاريخ الإمبراطورية البريطانية، وهما: هربرت كيتشنر، وت. إي. لورنس (لورنس العرب)، لرئيس بعثة المساحة الاستكشافية الكابتن فرانسيس نيوكومب من سلاح الهندسة الملكي بين سنتي ١٩١٣ و ١٩١٤، وقد تم إنجازها بغطاء مدني بإدارة «صندوق استكشاف فلسطين» استمرارًا لعمل الجيولوجي إدوارد هول في سنة ١٨٨٧، والمسّاح التشيكي ألوا موسيل بين سنتي ١٨٩٥ و ١٩٠٢ (١٠٠٠). وللإمعان في عسكرة المعرفة الجغرافية، استخدم الجيش البريطاني هذه الخارطة في الحرب العالمية الأولى، وكذلك عصابات الهاغاناه، كما أنها شكّلت، كما يؤسس بنفينستي، الأساس للخرائط الأكثر تفصيلًا التي رسمها الجيش الإسرائيلي بعد احتلاله المنطقة. وتجاوز عمل عضوين صهيونيين لدى الجمعية الجغرافية الملكية المناداة بعبرنة المشهد الفلسطيني في السياق البريطاني، إلى القيام بمهات تجسسية؛ إذ كان يجري في المكاتب السرية لرسم الخرائط نسخُ المعلومات عن الخرائط البريطانية، وإنتاج خرائط عبرية للاستخدام في عمليات الهاغاناه. وقد ضبطت تلك الخرائط عندما استولى البريطانيون على أرشيف الهاغاناه في سنة ١٩٤٦.

#### تنافذية الفكر؛ قراءة الخارطة بين البلاغة والفضاء

لا شك أن تتبّع جينيالوجيا خارطة فلسطين التاريخية يمنح دارس تمثيلات هذه الخارطة في المرئيات الفلسطينية مفاتيح تاريخية لا غنى عنها لفهم تحوُّلاتها، بيد أن التاريخ يُفصح عن تركيب الخارطة، ولا يُفصح، إلّا لمامًا، عن «إعادة تركيبها-تفكيكها» في المخيالين السياسي والثقافي. لذلك، ثمة ضرورة ملحة لتوسُّل مقولات نظرية مساندة لخطيَّة التاريخ وعناده الوثائقي. هنا، لا بد من الإشارة إلى أن هناك اتجاهات نقدية تقول بإمكان سحب المقولات النظرية، حتى بأدق تفاصيلها المنهجية، في الإنسانيات والعلوم الاجتهاعية على دراسة التمثيلات البصرية للهوية والذاكرة (۱۱). وهنا، تتصدر حقول البلاغة والفلسفة والجهاليات قائمة المداخل التحليلية للمرئيات بوصفها شفرات نصيَّة وغير نصيَّة تحيل إلى ديناميات السياسة وأشكال السلطة وحركة التاريخ. كها أن المرئيات، نصيَّة وغير نصيَّة، تُستخدم كوسائل بلاغية لإيصال رسائل سياسية وحضارية في حالات تناحر المويات السياسية على تاريخ ليس في وسعه إلّا أن يكون علمانيًا، وذاكرة منذورة أبدًا لأن تكون مقدِّسة (۱۱).

٩ ميرون بنفينيستي، المشهد المقدس: طمس تاريخ الأرض المقدسة منذ ١٩٤٨، ترجمة سامي مسلم (رام الله: المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلية، مدار، ٢٠٠١)، ص ٣٩.

Edward Hull, Mount Seir, Sinai and Western Palestine ([London]: R. Bentley and son, 1889), : من التفصيلات، انظر pp. 199-222, and S. Newcombe, "Report," Palestine Exploration Quarterly (London) (1914), pp. 128-133.

<sup>1</sup> انظر، على سبيل المثال، الدليل المنهجي عبر الحقلي لدراسة المرئيات وتأويلها: Rillian Rose, Visual Methodologies: An انظر، على سبيل المثال، الدليل المنهجي عبر الحقلي لدراسة المرئيات وتأويلها: Introduction to the Interpretation of Visual Materials (London; Thousand Oaks, Calif.: SAGE Publications, 2007).

Amy Diane Propen, «The Map, the Mill, and the Memorial: A Rhetorical Study : انظر بعض التطبيقات العملية على ذلك في المحالية المح



## تحوُّلات الخارطة في المخيال السياسي الفلسطيني

لقد أنتج تعدُّد التعبيرات السياسية عن الخارطة الفلسطينية كمَّا هائلًا من المفارقات على المستويين الرسمي والشعبي في فلسطين وخارجها. وجرَّاء هذا التعدِّد، يُسْتَدْعَى مفهوم «البلاغة المادية» الذي طوَّرته كارول بلير، عبر إعادة تعريف رهيفة لمفهوم النص، لتدمج، إضافة إلى الخطاطات الكتابية المطبوعة، نتاجات فنية مادية قادرة على إنفاذ المعنى، وهو مفهوم ربها يكون الأفضل في رصد هذا التنوُّع؛ فبلير تسعى إلى توسيع مفهوم البلاغة من الأشكال القولية في قوالبها المكتوبة، إلى الأشكال المادية في تشكيلاتها المرئية على شكل حضاري (١١٠). هنا، يتحوَّل تعريف البلاغة من شفرة ترميزية قولية إلى شفرة بصرية منعكسة عن تعبير مادي متعين يحمل رسالة بلاغية تؤدي غاية سياسية. وعليه، فإن البلاغة المادية تساهم في فهم الرسائل السياسية التي قد تكون استفدها، في بحثه المهم بشأن «الرسائل السياسية في الطوبوغرافيا المبنية في القدس» (١١٠)، إذ يجادل فيه بأن دولة يستنفدها، في بحثه المهم بشأن «الرسائل السياسية في الطوبوغرافيا المبنية في القدس» (١١٠)، إذ يجادل فيه بأن دولة إلى فلسطين ومشهدها] لكنها لم تتشابه ، كما يؤسس سمير أمين، نحت إلى تمرير رسائل سياسية عبر ما بنته من طوبوغرافيا على أرض القدس خاصة، وبقية أراضي فلسطين التاريخية عامة. وقد ردَّ الفلسطينيون برسائل بلاغية مادية، طوبوغرافية وفنيَّة، على تلك الرسائل الإسرائيلية في مختلف مواقع وجودهم في حدود فلسطين بلاغية مادية، طوبوغرافية وفنيَّة، على تلك الرسائل الإسرائيلية في مختلف مواقع وجودهم في حدود فلسطين التاريخية وفي الشتات.

قبل المعاينة التفصيلية لهذه التحوُّلات، تجدر الإشارة إلى بعض المفارقات السياسية والفنية التي تؤكِّد أن المشروع الوطني الفلسطيني لم يُهْزَم، بل إن «الوطنين» الفلسطينين هم الذين هُزِموا حين هجروا مشروعهم عبر انزلاق متراصف إلى عالم «الواقعية السياسية»؛ ففي حين تقوم لجنة التنميط في سنة ١٩٩٧، بتقسيم فلسطين إلى ١٤ ما محافظة (١٠٠)، وتُذكر فيها القدس على استحياء، ويستعر الجدل، الذي يتخذ في الغالب طابع المساجلة العقيمة، بشأن شكل الخارطة في المناهج المدرسية الفلسطينية، (١١) تقوم حكومة غزة بإطلاق أكبر خارطة في العالم. وفي حين يتحلل بعض الأحزاب من الخارطة في شعاره، وكذلك السلطة الفلسطينية كتحوُّل عن منظمة التحرير الفلسطينية، يقوم الاتحاد العام للكتّاب والأدباء الفلسطينين في سنة ٢٠١٠ باسترجاع الخارطة وشعار الكفاح المسلح.

من المؤكّد أنه لا يمكن تشخيص هذه الثنائية بـ«المفارقة» فحسب، ذلك أن «المفارقة» لا تُحَدِّثُ عن تاريخها الخاص، بل تعلن نفسها توتّرًا حدثيًا بين نصَّين فقط. لكن استعادة عابرة لمفهوم «الخسارة» على المستوى الوطني قد تصلح مدخلًا لفهم هذه الثنائية-المفارقة؛ فالراحل محمود درويش لم يكن منظّرًا ثقافيًا خالصًا، على الرغم من مساهماته الثقافية التي فعلت فعلها حتى في أعلى المستويات السياسية الفلسطينية تاريخيًا، لكن ومضاته الشعرية

۱۳ لزید من التفاصیل حول صدقیة هذه القولة في فضاءین حضارین مختلفین، انظر: Sites as Exemplars of Rhetorics Materiality," in: Jack Selzer and Sharon Crowley, eds., Rhetorical Bodies (Madison, Wis.: University of Wisconsin Press, 1999), pp. 16-77, and Carole Blair, Marsha S. Jeppeson and Enrico Pucci, "Public Memorializing in Postmodernity: The Vietnam Veterans Memorial as Prototype," Quarterly Journal of Speech, vol. 77, no. 3 (1991), pp. 263-288.

١٤ لمزيد من التفاصيل، انظر: رشيد الخالدي، «الرسائل السياسية في الطوبوغرافيا المبنية للقدس،» الكرمل، العدد ٦٠ (٢٠٠٠)، ص
 ٢٢-٣٤.

المزيد من التفصيلات، انظر: الجهاز المركزي للإحصاء الفلسطيني، دليل التجمعات السكانية الفلسطينية (رام الله: الجهاز المركزي للإحصاء الفلسطيني، ١٩٩٧)، ص ٩-١١.

١٦ لمزيد من التفصيلات، انظر: عبد الرحيم الشيخ، محرر، المنهاج الفلسطيني: إشكالات الهوية والمواطنة (رام الله: المؤسسة الفلسطينية لدراسة الديمقراطية (مواطن) ٢٠٠٨).



تصلح مدخلًا لتنظير نقدي هائل في السياق؛ فخلال الاجتياحات الإسرائيلية الوحشية للمدن الفلسطينية في أوج انتفاضة الأقصى سنة ٢٠٠٢، أنجز درويش قصيدته التسجيلية «حالة حصار»، وجاءت إحدى شذراتها وصفًا للحالة الفلسطينية بميزان من ذهب:

«خسائرُنا: من شهيدين حتى ثهانيةٍ كلَّ يوم، وعشرةُ جرحى وعشرونَ بيتًا وخمسونَ زيتونةً، بالإضافة للخلل البنيوي الذي سيصيبُ القصيدةَ، والمسرحيةَ، واللوحةَ الناقصةْ»(۱۷)

لا تحيل هذه المقطوعة الشعرية إلى إحصاء الانتصارات، إذ في الحرب لا أحد يربح، بل ثمة طرف تكون خسائره أقل من الطرف الآخر يدعوه أهل البلاغة «المنتصر»، فيما يخلعون كثير الخسائر من بلاغتهم، ويخلعون عليه وصف «المهزوم» أو «المنهزم». لم يسلِّم درويش يومًا بالهزيمة، بل وصف نفسه في أكثر من سياق بأنه «شاعر شعب طروادي،» لكنه كان صيادًا ماهرًا في إحصاء الخسارات. وهذه المقطوعة الشعرية تصف خسائر (نا)، وتحيل إلى أن خسارة البشر، والحجر، والشجر (على نحو ترتيبي) تتلوها خسارة بنيوية في الوعي والذائقة متمثلةً في «القصيدة» و«المسرحية» و«الملوحة الناقصة».

لقد فات درويش، وكم فاته، خسارة كبرى تسبق هذه الخسارات كلها، وتؤسس لها، بل وتدشِّنها، وهي: خسارة المقولة السياسية التي ينبغي أن تكون بوصلة العمل الوطني، ومرصد خساراته، وضهادة جرحه في المستويات التي عدّدتها هذه المقطوعة. لكن اختصاص هذه المقالة إنها ينحصر، على وجه التحديد، في رصد «الخلل البنيوي» الذي أصاب «اللوحة الناقصة» كتجلِّ من تجليات خلل المقولة السياسية التي يصفها بعضهم بـ«انهيار المشروع الوطني»، وحقُّ الوصف أن يكون «انهيار الوطنيين القائمين على المشروع قبل اكتهاله».

# «خارطة الطريق»: باعةٌ كثر ولا شُراة!

في ظلّ تراجع استخدام خارطة فلسطين التاريخية في القاموس السياسي الفلسطيني، ساد استخدام نوع جديد من الخرائط، كـ«خارطة الطريق»، وهي وثيقة سياسية أعدتها «اللجنة الرباعية الدولية للسلام في الشرق الأوسط». ويتلخص فحوى «خارطة الطريق» التي أعلنتها اللجنة الرباعية في ٣٠ نيسان/ أبريل ٢٠٠٣ بـ«تحقيق الرؤية المتمثّلة في وجود دولتين، إسرائيل وفلسطين، تعيشان جنبًا إلى جنب في سلام وأمن»، كها جاء في الرسالة المرفقة بنص «خطة خارطة الطريق» من الأمين العام للأمم المتحدة كوفي أنان إلى رئيس مجلس الأمن الدولي في ٧ أيار/ مايو ٣٠٠٠. ومع أن مصير هذه «الخارطة» التي قسمت الخارطة التاريخية لفلسطين، هو مصير عدد هائل من «مبادرات السلام» بشأن فلسطين، فإن وتيرة استخدام المصطلح أنشأت لاهوتًا سياسيًا خاصًا متعلقًا به، وخاصة في محافل المفاوضات، «كبيرها» و«صغيرها».

۱۷ محمود درويش، الأعمال الجديدة (بيروت: رياض الريِّس للكتب والنشر، ٢٠٠٤)، ص ٢٠٦.









صورة (٢): مقاطع من «مَنْ يشتري خارطة الطريق من أجل السلام في فلسطين» لرنا بشارة، عمل تركيبي (٢٠٠٥)

غير أن هذا اللاهوت كُسر في التعبير الفني على يد الفنانة الفلسطينية رنا بشارة، ابنة ترشيحا، في عملها التركيبي «من يشتري خارطة الطريق من أجل السلام في فلسطين، ٢٠٠٥». فعبر استخدام البقايا الجافة لنبتة الصبّار الفلسطينية، الثيمة المتكررة في أعهالها، تكثّف بشارة الدلالات الهائلة لـ«جفاف الصبر» الذي شكّل خارطة جديدة لفلسطين جعلها تتسع لـ«دولتين تعيشان جنبًا إلى جنب». تتدلى ألياف الصبّار من السقف بخيوط سوداء، وأشلاء صبّار جافة تحاكي تذرر الخارطة الفلسطينية، والحواجز العسكرية، والجغرافيات الذبيحة للأرض الفلسطينية، كمقدمة إنشائية لمقولة بشارة: «ألياف الصبّار الجافة والمُخاطة [كذا]، ترمز إلى فلسطين والـ ٥٣١ قرية التي دُمرت خلال النكبة وبعدها. إنها تمثّل الهيكل العظمي لفلسطين التاريخية، للأسف هذه هي الدولة الفلسطينية العتيدة –المقطّعة الموصّلة» (١٠٠). تتلاعب بشارة بالمصطلح الإنكليزي «Who buys» أي «من الخارطة يشتري»، تندُّرًا بعبثية توالي «مقترحات» السلام و«مبادراته» في الشرق الأوسط، ومراوغتها، وتعرض الخارطة للبيع، كها عرض الفنان الفلسطيني خليل رباح قطعًا تحاكي جدار الفصل العنصري الإسرائيلي للبيع في أحد أعراك الفنة.

#### من المنظمة إلى السلطة؛ الشاعرية والشعار

إن خارطة بشارة وصبّارها لا يعكسان فقط صبرها على اختفاء الخارطة التاريخية من خطاب السياسيين الفلسطينيين، واستبدالها بـ «خارطة الطريق» وقاموس هائل رديف من المصطلحات ذات العلاقة، بل يعكسان أيضًا حالة عامة اختفت فيها أيقونة الخارطة، أو كادت، من كثير من مواقعها الأثيرة؛ فمنذ انطلاقة منظمة

۱۸ انظر كلمة الفنانة حول العمل على موقع الإلكتروني لـ «الجاليري الافتراضي لجامعة بيرزيت»: </http://virtualgallery.birzeit.edu/ انظر كلمة الفنانة حول العمل على موقع الإلكتروني لـ «الجاليري الافتراضي لجامعة بيرزيت»: </http://virtualgallery.birzeit.edu/ معتادة على موقع الإلكتروني لـ «الجاليري الافتراضي الجامعة بيرزيت»: </href=1.5627.



التحرير الفلسطينية في ٢٨ أيار/ مايو ١٩٦٤، اتخذت الفصائل الفلسطينية المشكِّلة لها، وما تفرَّع منها بانشقاقات داخلية أو بتغيُّر في التسميات أو تحوُّلات في استراتيجيات العمل وتكتيكاته، شعارات تتضمن قيم العمل الوطني المستند إلى الميثاق الوطني الفلسطيني لسنة ١٩٦٨. وقد برزت في هذه الشعارات عناصر مشتركة، أهمها: أيقونة خارطة فلسطين التاريخية؛ ألوان العلم الفلسطيني (الأحمر، والأسود، والأبيض، والأخضر)؛ صور البندقية، إشارة إلى الكفاح المسلح بوصفه نهجًا وطنيًا وحيدًا لتحرير فلسطين، بالإضافة إلى اسم الحركة أو الحزب وبعض المكوِّنات الفرعية للشعار، ومنها خارطة العالم العربي في شعارات الحركات ذات النهج القومي.



صورة (٣): شعارات من حقبة ما قبل أوسلو (من اليمين إلى اليسار): منظمة التحرير الفلسطينية، حركة التحرير الوطني الفلسطيني - فتح، حركة أبناء البلد، حركة المقاومة الإسلامية - حماس

ومن فصائل المنظمة التي تضمَّن شعارُها خارطةً فلسطين التاريخية كعنصر مركزي، إضافة إلى شعار المنظمة كإطار تمثيلي جامع: حركة التحرير الوطني الفلسطيني- فتح؛ الجبهة الشعبية لتحرير فلسطين؛ الجبهة الديمقر اطية لتحرير فلسطين؛ الجبهة الشعبية لتحرير فلسطين - القيادة العامة؛ جبهة التحرير الفلسطينية؛ جبهة النضال الشعبي؛ طلائع حرب التحرير الشعبية - قوات الصاعقة؛ الحزب الشيوعي الفلسطيني - الثوري. كما إن حركات غير منضوية تحت لواء منظمة التحرير الفلسطينية، كحركة المقاومة الإسلامية - حماس، وحركة الجهاد الإسلامي لتحرير فلسطين، وحركة أبناء البلد في فلسطين المحتلة سنة ١٩٤٨، تضمّنت خارطة فلسطين التاريخية. وتنضاف إلى شعارات هذه الحركات والفصائل شعارات بعض الاتحادات الفلسطينية التاريخية ذات العلاقة بالمنظمة، نحو: الاتحاد العام للكتَّاب والأدباء الفلسطينيين؛ الاتحاد العام لنقابات عمال فلسطين، ولاحقًا اتحاد نقابة أساتذة الجامعات الفلسطينية؛ اتحاد الجاليات الفلسطينية في أوروبا، فيها اكتفى الاتحاد العام لطلبة فلسطين بالعلم مكوِّنًا مركزيًا لشعاره.









صورة (٤): شعارات من حقبة ما بعد أوسلو (من اليمين إلى اليسار): السلطة الفلسطينية، الاتحاد الديمقراطي الفلسطيني-فدا، التجمع الوطني الديمقراطي، المبادرة الوطنية الفلسطينية



ومن الجدير بالملاحظة أن بعض فصائل المنظمة لم يُضمِّن خارطة فلسطين التاريخية في شعاره لأسباب أيديولوجية، كالحزب الشيوعي الفلسطيني الذي اكتفى بالرموز الشيوعية والاشتراكية كاللون الأحمر والمنجل والمطرقة، مع العلم أن الحزب تبنّى، بعد تغيير اسمه إلى «حزب الشعب الفلسطيني»، شعارًا جديدًا يتضمن ألوان العلم الفلسطيني، حاله حال الحركات السياسية الجديدة الوليدة بعد اتفاق أوسلو وتأسيس السلطة الفلسطينية، فضرب التجمُّع الوطني الديمقراطي في فلسطين المحتلة سنة ١٩٤٨ وتجمُّع المبادرة الوطنية الفلسطينية، مثلًا، ضمَّنَا شعاريها ألوان العلم الوطني الفلسطيني، في ما لم يظهر ذلك على شعاريً الحركة الإسلامية والجبهة الديمقراطية للسلام والمساواة، حال هذه الحركات حال الاتحاد الديمقراطي الفلسطيني – فدا الذي اختار ما يشبه شجرة الزيتون شعارًا له من دون الإحالة على الخارطة أو العلم (الذي يظهر أحيانًا على شكل قوس مقلوب تحت الشعار). ولا عجب في ظاهرة استبدال خارطة فلسطين التاريخية بالعلم الوطني أو بعض تنويعات ألوانه؛ إذ إن السلطة الفلسطينية ذاتها اتخذت من النسر، الذي يمثّل العلم الوطني الفلسطيني قلبه، شعارًا لها، وهو نسر لا يطير إلّا بـ«تصريح» على أي حال!

#### الملصق الفلسطيني: الذهاب والإياب

لم يقتصر استخدام الخارطة في المرئيات الفلسطينية على شعارات الفصائل والحركات السياسية الفلسطينية، بل جاوزه نحو استخدامها في الدعاية الوطنية من خلال الملصقات. وقد دُرسَت جماليات الملصق الفلسطيني في سياقات الفن والأدب، وبخاصة في إطار الشهادة، على أيدي فلسطينيين وغير فلسطينيين. ففي جهد يعاين تحوُّلات الفلسطيني بين «الحياة المقبرة» و «المقبرة الحيَّة،» يفجعنا فيصل درَّاج، ابن الجاعونة، بمقالة -قصيدة عصية على التكثيف أو الاختزال تتساءل: «إلى أين يذهب الشهداء؟» يقارب فيها مقولة الشهادة ومنتهى صاحبها مقاربة المثقف العصامي، مقاربة تعالج الفكرة والسلطة ومساحة الحلم، وتسبر ما بينها من علاقة لا يتيح لها الانتظام المرُّ إلّا الشهيد- الفكرة أو الفكرة -الشهيد (١٠).

وفي دراسة نادرة أخرى، يتتبع محمود أبو هشهش، ابن عراق المنشية ووليد مخيم الفوَّار، سيرة الشهداء ومسيرتهم بين براغ إتية السياسة وجمالية الشهادة وبالاغتها، ويتصفح الملصق الفلسطيني، بعين رولان بارت «الأسطورية»، نظريًا، وبعينه هو التي تفكك «الأسطورة الفلسطينية» كما تتبدّى في رموز الملصق وعلاماته المتورطة في «أسطورة» المقاومة والفداء الفلسطينية (۲۰۰). هنا، يعبر الفلسطينيون إلى فردوسهم المشتهى عبر ما يرسمونه ويدشنونه على صور شهدائهم وملصقاتهم، فتكون الملصقات وسيلة أخرى من حمل السفينة على مواصلة المسير.

أمّا المشروع الأكثر اكتهالًا وشمولية للملصق الفلسطيني، فقد دشَّنه الأميركي دان والش بدعم أوَّليٍّ من الراحل إدوارد سعيد، وذلك عبر دراسة أكاديمية لدرجة الماجستير من جامعة جورج تاون في واشنطن، والموقع الإلكتروني المتخصص الذي يحمل الاسم ذاته، وهو مشروع ابتدأه والش منذ سبعينيات القرن

١٩ - انظر: فيصل درَّاج، بؤس الثقافة في المؤسسة الفلسطينية (بيروت: دار الآداب، ١٩٩٦).

Mahmoud Abu Hashhash, «On the Visual Representation of Martyrdom in Palestine,» : للمزيد من التفصيلات، انظر: «Third Text, vol. 20, nos. 3-4 (Special Issue): The Conflict and Contemporary Visual Culture in Palestine and Israel (2006), pp. 391-403

وهذه المقالة هي جزء من دراسة جامعية مطولة حاز بها الباحث درجة الماجستير في الفنون وإدارة المؤسسات الثقافية من جامعة شرق لندن. انظر: «Mahmoud Abu Hashhash, «Poetics and Politics in the Visual Representation of Martyrdom in Palestine,» (Thesis, City University of London, London, 2004).



الماضي إلى أن جاوزت محتوياته اليوم ما ينوف على ٣٠٠٠ ملصق فلسطيني يعود تاريخ بعضها إلى سنة · · P / (17).









صورة (٥): أمثلة ملصقات تحتوى على خارطة فلسطين من بداية الثورة الفلسطينية حتى اللحظة

تظهر خارطة فلسطين في هذه الملصقات متعددة اللغات والمنشأ من الإسبانية إلى الفارسية؛ ملصقات تبيّن التوتر الصراعي في الحكاية الوطنية الفلسطينية بين حركة التحرر الوطني الفلسطيني والحركة الصهيونية على المكان، فتتضمن خرائط بالعبرية تعد «القادمين الجدد» بأرض اللبن والعسل، وملصقات تبرز فيها الخارطة كحاضنة تظهر قيم النضال الفلسطيني في ذروة سنامها المعبَّر عنها بالكفاح المسلح؛ وملصقات تبيّن الملابس التقليدية في فلسطين وتوزيعاتها، وملصقات تشكّل الخلفية البصرية لدعوة إلى مؤتمر، أو تظاهرة، أو فعالية مناصرة للشعب الفلسطيني. وفي تحوُّل جرىء لبعض الملصقات الفلسطينية الحديثة، تظهر الدعوة بوضوح إلى ا(ستً)عادة الترويج لقيم الكفاح المسلح لتحرير فلسطين، كما يظهر في بعض ملصقات حافظ عمر، أحد أبرز وجوه الحراك الشبابي في فلسطين، وهي الملصقات التي تستعيد الخارطة التاريخية كاملةً كمحاكاة لشكل فوهة بندقية الكلاشنكوف، ومتضمّنة عبارة «بالبندقية نعود إلى فلسطين»، كما تظهر في الملِصقات التي تستخدمها حركات التضامن الدولية، من جنوب أفريقيا حتى شمال اسكندنافيا، وهو ما يُظهر تقلُّص الخارطة الفلسطينية منذ سنة ١٩٤٧ وحتى اللحظة.

#### غزة: «ما أكبر الفكرة، ما أصغر الدولة!»

على الرغم من تلاشي الخارطة شيئًا فشيئًا عن شعارات الأحزاب السياسية الفلسطينية، فإن ثمة تعبيرات مضادة ومفارقة لتلك الظاهرة؛ ففي العاشر من أيار/ مايو ٢٠١٢، أزاحت «دائرة شؤون اللاجئين في حركة حماس» في غزة الستار عن «أكبر خارطة في العالم لفلسطين ستدخل موسوعة غينيس للأرقام القياسية». وقد جاء بفكرة الخارطة وصمّمها الشاب عبد الله حمد الذي شغله المشر وع عدة سنوات «من أجل المساهمة في إحياء الثقافة والتراث الفلسطيني ليبقى في ذاكرة الأجيال القادمة، وغرس خارطة فلسطين في عقول وقلوب الأجيال القادمة، لأنها قلب العروبة والإسلام». وقد استثمرت هذه الخارطة والخطاب المصاحب لها في مقولات السياسيين في غزة (٢٢).

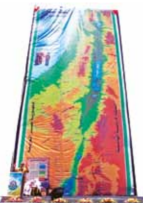
انظر الموقع الإلكتروني لأرشيف الملصق الفلسطيني ولرسالة الدكتوراه لصاحب الفكرة ومؤسس الموقع، دان والش: Daniel J. Walsh, «The Palestine Poster Project Archives: Origins, Evolution and Potential,» (Thesis, Master of Arts, Georgetown University, Faculty of the Graduate School of Arts and Sciences, Washington, DC, 2011), and <a href="http://www.arts.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.edu.nub.ed palestineposterproject.org/>.

۲۲ لزيد من التفصيلات حول هذا الحدث، انظر: «غزة تدخل موسوعة «جينيس» بأكبر خارطة لفلسطين،» الشعب الجديد، ٩/ ٥/ ٢٠١٢، على الموقع الإلكتروني: <http://elshaab.org/thread.php?ID=23413>.











صورة (٦): رئيس وزراء غزة إسهاعيل هنية مع متديني ناطوري-كارتا؛ أكبر خارطة فلسطين في العالم في غزة (٢٠١٢)؛ الرئيس الفلسطيني محمود عباس ونموذج حجري لخارطة فلسطين

تأتي مفارقة تدشين هذه الخارطة كواحد من أرقام غينيس القياسية، بعد قرابة ٢٦ عامًا من كتابة خورخي لويس بورخيس لرائعته الشهيرة Del rigor en la ciencia سنة ١٩٤٦، متأثرًا بقصيدة لويس كارول الشهيرة The Hunting ومستثمرًا كل ما فيها من عبث فني وتحايل على التاريخ والجغرافيا في آن معًا وعلى الرغبة في صنع خارطة بحجم الإمبراطورية. كها تأتي في ظل مفارقتين أخريين: الأولى، في حفل افتتاح دورة الألعاب العربية لسنة خارطة بحجم القطرية الدوحة في ٩ كانون الأول/ ديسمبر ٢٠١١، وقد حضره رئيس السلطة الفلسطينية، بعد عرض خارطة فلسطين مجزوءة في شطرين يمثّلان الضفة الغربية وقطاع غزة، وذلك خلال عرض الشريط الترحيبي بالوفد الفلسطيني (٩ مثل الفلسطينيين في جميع جغرافيات فلسطين التاريخية والشتات) المشارك في البطولة. وقد أثار الافتتاح البطولة، بل على دولة قطر وسهاحها، ليس احتجاجًا على تصميم ديفيد أتكنز، المخرج الاسترائي الشهير، لافتتاح البطولة، بل على دولة قطر وسهاحها بعرض خارطة لا تمثل سوى ٢٦ في المئة من مساحة فلسطين التاريخية، «خارطة دولة فلسطين غير العضو في الأمم المتحدة الأميركية. وأمّا المفارقة الأخرى، فكانت تداول ملصق يدين «خارطة دولة فلسطين غير العضو في الأمم المتحدة الأميركية. وأمّا المفارقة الخرى، فكانت تداول فلسطين كدولة غير عضو في ٩ ٢ تشرين الثاني/ نو فمبر ٢٠١٢ في الجمعية العامة للأمم المتحدة، وذلك بعد فشل مسعى الفلسطينيين غير عضو في ٩ ٢ تشرين الثاني/ نو فمبر ٢٠١٢ في الجمعية العامة للأمم المتحدة، وذلك بعد فشل مسعى الفلسطينين خارطتي الضفة الغربية وقطاع غزة باللون الأسود ومنفصلتين على خلفية شعار الأمم المتحدة، فيا يشتمل نصفه الأيمن على خارطة يا خارطة فلسطين التاريخية باللون الأسود ومنفصلتين على خلفية شعار الأمم المتحدة، فيا يشتمل النصف الأيسر على خارطة فلسطين التاريخية باللون الأسود ومنفصلتين على خلفية شعار الأمم المتحدة، فيا يشتمل النصف الأيسر على خارطة فلسطين التاريخية باللون الأحور ومنفصلتين على الملصق: «لكم دولة كم ولى وطنى»!





صورة (٧): خارطة تقلُّص ألوان العلم الفلسطيني بتقدُّم الزمن (يمين)؛ وأخرى تسخر من دولة فلسطين دولة غير عضو في الأمم المتحدة (يسار)-٢٠١٢



#### خارطة المخيم: حضور العودة

غير أن تشظّي الخارطة في الضفة و «اكتهالها» في غزة، لم يحُولا دون احتفاظ المخيهات الفلسطينية بها كاملة كها نصّبها التاريخ، وبهادة حجرية لا يبدو أنها تزول أو تدول. هنا، ليس «مفتاح العودة» العملاق وحده هو ما يميّز مدخل محيم عايدة في بيت لحم، أو في مخيم المغازي في غزة، أو كثير من قرى فلسطين، بل ثمة نصب حجري هائل يحاكي خارطة فلسطين التاريخية على مدخل مخيم الدهيشة، وهو «صرح الشهيد – خارطة فلسطين» من تصميم الفنان عدنان الزبيدي، وثمة عديد من الجداريات التي تجمع بين الرسوم الكاريكاتورية للفنان الشهيد ناجي العلي وبعض الرسوم الجدارية التي تتضمن خارطة فلسطين التاريخية في المنتصف، مضافًا إلى جانبيها أسهاء القرى الفلسطينية المدمّرة التي شُرِّد أهلها إلى مخيهات بيت لحم.

وإذا كان دأب الفلسطينين تدشين النصب التذكارية، بالخارطة وغيرها، لإحياء ذكرى قراهم ومدنهم المدمَّرة والسليبة منذ نكبة ١٩٤٨، فقد عمدت المقاومة [الإسلامية] اللبنانية، متمثّلة في حزب الله، بتخليد ذكرى الشهداء الذين قضوا خلال مسيرة العودة في ١٥ أيار/ مايو ٢٠١١ في مارون الراس عند الحدود مع شال فلسطين المحتلة، في إشارة إلى وحدة الدم الفلسطيني واللبناني في معركة التحرير والمقاومة. وقد رفع حزب الله مجسمًا لخارطة فلسطين التاريخية تتوسطها صور الشهداء، كُتب تحتها «عائدون حتمًا» بالعربية، والجملة ذاتها، مترجمة إلى العبرية، لكن بأحرف معكوسة الترتيب، إملائيًا وإسناديًا: (حتمًا عائدون)! ورُفعت عليها أعلام فلسطين ولبنان يتوسطها علم حزب الله، تخليدًا للشهداء الستة الذين قضوا برصاص جيش الاحتلال الصهيوني في مسيرة العودة.







صورة (٨): صور لمرئيات الخارطة (من اليمين إلى اليسار) في: مخيم الدهيشة - بيت لحم، مارون الراس- جنوب لبنان، مخيم الدهيشة - بيت لحم (٢٠١٢)

## تنافذية المخيال: الخارطة من السياسي إلى الثقافي

إن مفارقات تحوُّلات الخارطة في المخيال السياسي الفلسطيني، إنْ في صوره الخطابية المباشرة أو في تمثيلاته البصرية ومرئياته ذات الشحنة السياسية الضافية، لا يمكن سبر جوانبها عبر أطروحة «البلاغة المادية» فحسب، ذلك أن التعدد في شكل التحوُّلات (من إعادة إحياء أيقونة خارطة فلسطين التاريخية في الخطاب الشعبي



ومرئياته إلى هجران الخارطة، فكرة وبرنامجًا وأيقونة، في الخطاب الرسمي ومرئياته) إنها يعكس تباينًا في تصوُّر ما تحيل إليه الخارطة من مكان. لذلك، فإن هندسة المكان، في إطاره الوطني التقليدي، إنها تتناغم مع الخطاب الوطني التقليدي من حيث البلاغة السياسية، فيها الأمكنة، بحسب النهاذج المغايرة في قراءة المكان، هي خطابات ما بعد وطنية، في الغالب.

بالنظر إلى مجموعات التحوّلات الخمسة السابق تفصيلها في المخيال السياسي، يمكن رصد فهمين أو تصوُّرين للمكان الخارطي، هما: التصوُّر الفراغي والتصوُّر الوجودي، وهما في الغالب تلقائيان ولم يكونا موضوعًا للخيار، أكان في الخطاب الرسمي أم في الخطاب الشعبي، غير أنه يتلوهما تصوُّر ثالث، هو التصوُّر المُهَنْدُس اجتماعيًا للمكان الخارطي الذي ساد على تصوير الخارطة في المرئيات الفنية.

الإحالة الأولى، القليلة التواتر في تصوُّر الخارطة في المخيال السياسي، هي المفهوم الفراغي للمكان The الإحالة الأبعاد ذا قابلية لاستيعاب الأشياء في داخله، كها Geometrical Space) ، ويصوِّر المكانَ محايدًا، حيزًا ثلاثي الأبعاد ذا قابلية لاستيعاب الأشياء في داخله، كها كانت الحال في تصوير الخارطة في الألعاب الرياضية العربية في قطر، مثلًا، أو خارطة «فلسطين» الدولة الجديدة في الأمم المتحدة. ولعل هذا التصوُّر يتقاطع مع التجريد الإغريقي لمفهوم المكان ككيانية مستقلة، وللدقة منفصلة، عن دائرة الفعل الإنساني، إلّا لمامًا، كها أسس أفلاطون.

أمّا الإحالة الثانية، والغالبة على المخيال السياسي، فكانت على المفهوم الوجودي للمكان للمكان وهذه السيات هي Space) وصفه تخليقًا لمجموعة من السيات الفيزيائية البحت لمرجعية الخارطة المكانية، وهذه السيات بمحموعة العلاقات التي تربط صاحب الخطاب بالأمكنة المحايثة له. هنا، يطفو الفهم الأرسطي للمكان، بوصفه (Topos) محدودًا ومتناهيًا في عالم محدود ومتناه، تتحدد فيه الأشياء، ومنها الخارطة، بموقعها الحصري في الذهن، وليس بالضرورة بإحداثياتها الديكارتية. بكلمات أخرى، يفرض هذا النموذج فهمًا خاصًا للمكان على أنه مرجعية لا مفرَّ منها للواقع، فلا يغدو المكان ببساطة فراغًا، ولكنه حقل دائم التغيُّر تبعًا لحركة الجسم ومواقعيَّته. إنه نقطة المرجعية الوجودية للأشياء التي من خلالها، ومن خلالها فقط، يمكن أن يعرَّف المكان، ويُوف، ويمكن المحكم على الموجودية للأشياء التي من خلالها، ومن خلالها فقط، يمكن أن يعرَّف المكان، هنا، تتلبسنا هذه الحالة—الإحالة في معظم تصويرات الخارطة في المخيات الفلسطينية وعلى مداخلها. ولعل هذا متعلق بمقولة كريستيان شولتز بأن الإحساس بالمكان هو الذي يؤسس لثبوتية صورة المحيط في ذهن الإنسان أو عدمها. والتالي، إن «تصوُّر المكان إنها يتشكَّل جرَّاء الوضع التحايثي بين مواقعية الذات المباشرة والمكان الوجودي العام. عندما يتزامن وجودنا المباشر مع مركز المكان الوجودي، فإننا، نحن البشر، نحيا حالة الانوجاد التي نسميها البيت، أو في مكان آخر، أو الكان قد ضعنا» (تقد ضعنا» (٢٠٠٠).

أمّا الإحالة الثالثة، فهي إلى المكان المهندَس اجتهاعيًا (The Socially Constructed Space)، وهو تصوُّر للمكان يغاير تعريفه بوصفه الرياط العقلاني والقرينة يغاير تعريفه بوصفه الرياضي، الفراغي، البحت كها في الإحالة الأولى؛ أو بوصفه الرابط العقلاني والقرينة الوجودية لجسم ما أو ذات ما كها في الإحالة الثانية؛ إذ المكان هنا مُشْرَبٌ بعلائق تاريخية واجتهاعية بها يتمّ تعريفه، ومن خلالها يمكن السكن فيه. وهذا هو ما نلاحظه في تصويرات الخارطة في المخيالين السياسي والثقافي على حدِّ سواء، لكنه يبدو أكثر تأثيرًا في الخارطة العملانية وبعض التصويرات الفنية التي تتأثر بها. وبذلك،

<sup>23</sup> Christian Norberg-Schulz, Existence, Space and Architecture (New York: Praeger, [1971]), p. 34.



يمكن القول إن المكان هو في آن معًا منتَجٌ بقوى تاريخية وثقافية، ومنتِجٌ لها. والتالي، يغدو المكان حقلًا دلاليًا تنتجه عوامل المواقعية والواقع والزمن والسلطة، كها يؤسس كل من ميشيل فوكو وهنري لوفيفر (٢٠) في مقو لاتهها التي وظَّفها باقتدار منظّرون فلسطينيون وإسرائيليون في دراسة إعادة إنتاج الفضاء الفلسطيني في ظل الشرط الاستعهاري الصهيوني (٢٠).

# تحوُّلات الخارطة في المخيال الفني الفلسطيني

كان انشغال الفلسطينيين بالأرض أبرز انشغال في تاريخهم الوطني الحديث. وقد انعكس هذا الانشغال على معظم الفنون البصرية الفلسطينية. غير أن الأرض وخارطتها شهدتا حضورًا لافتًا في كثير من الأعمال الفلسطينية، خاصة تلك الأعمال التي اتخذت من أسلوب «التركيب» وسيطًا لها لـ «إعادة» تصوير خارطة فلسطين. هنا، يُنظَر في نهاذج متقدمة من هذه التصويرات مضاءةً بمقولاتها النصية والبصرية.

#### خارطة فلسطين للمبتدئين: رنا بشارة

بالرجوع إلى واحدة من التجارب الأولى على تنويعات ثيمة الخارطة لرنا بشارة، يمكن المرء أن يظفر بعملها التركيبي «خارطة» الذي قدَّمته في إطار «مسابقة الفنان الشاب لسنة ٢٠٠٠» (وقد سُمِّيت لاحقًا «جائزة حسن حوراني»). انطلقت بشارة في عملها من تجربتها الشخصية، إذ تقول: «حبِّي لطبيعة جغرافية فلسطين دفعني أنا ومجموعة من الأطفال لاكتشاف الوطن على طريقتنا الخاصة، فكنا من إحدى المجموعات العربية التي شاركت بمشروع (تعرَّف على وطنك) بإرشاد إسرائيلي. مع كل الصعوبات التي واجهناها في جميع أنحاء الوطن، ونحن نتسلق الجبال ونعبر الوديان والجداول، لكنها كانت أسهل بكثير من لفظ أحد الأسهاء المعبرة، وكم كثيرة هي هذه الأسهاء. كأطفال، كنا مجبرين على تعلُّمها ولفظها (بالشكل الصحيح) والتي هي بالطبع مطابقة أو مشابهة للأسهاء العربية المعهودة. فكنا دائبًا نسخر من هذه الأسهاء المشوَّهة ونرجع إلى لفظها العربي، على طريقتنا الخاصة دون جدوى. مع كل حبِّي للطبيعة، ومحاولاتي الكثيرة لاكتساب مخزون بصري جميل للوطن وللمشهد الفلسطيني لم أنجح حتى اليوم، وذلك لكثرة التشوهات التي حدثت لنا بصريًا ونفسيًا كأطفال. لكنني لا أزال قادرة على إعادة ترتيب ذاكرتي ومخيلتي، وها أنا أهدي أحد أعمالي المتوضعة لذاكرة الأطفال»(٢٠).

من الناحية التكوينية، يستند عمل بشارة إلى اللون والكتلة والتشكيل المتعدد؛ فجمع الوحدات التسع المكوِّنة للخارطة من جهة (على شكل لعبة الليغو) ينتج خارطة فلسطين التاريخية وقد ثُبَّتت عليها أسهاء القرى والمدن الفلسطينية، القائمة منها والمدمرة. وجمعها من الجهة الأخرى، ينتج هيئة خارطة فلسطين التاريخية ملوَّنة برسوم

<sup>24</sup> Michel Foucault: *Discipline and Punish: The Birth of the Prison* (New York: Vintage Books, 1979), and "Of Other Spaces," *Diacritics*, no. 16 (Spring 1986), pp. 22-27, and Henri Lefebvre, *The Production of Space*, Translated by Donald Nicholson-Smith (Oxford, UK; Cambridge, Mass.: Blackwell, 1991).

۲٥ وفي السياق الفلسطيني انظر أعمال كل من مفيد قسوم وإيال وايزمن: Mufid Qassoum, «Glocal Dialectics in the Production: وفي السياق الفلسطيني انظر أعمال كل من مفيد قسوم وإيال وايزمن: and Reproduction of the Palestinian Space,» (Ph. D. Dissertation in Urban Planning and Public Analysis, University of Illinois at Chicago, 2004), and Eyal Weizman, Hollow Land: Israel's Architecture of Occupation (London; New York: Verso, 2007).

٢٦ محمود أبو هشهش وعمر القطان، محرران، نحو أفق تشكيلي جديد في فلسطين: مسابقة الفنان الشاب للعام ٢٠٠٠ (رام الله: مؤسسة عبد المحسن القطان، ٢٠٠١)، ص ٥٤.

140



طفولية زاهية، فيها تنتج بعثرة الخارطة من كل جهة (على جوانبها) خارطة مجزَّأة، لكنها لا تزال في مشهدها البانورامي العام تحتفظ بهيئتها التاريخية، فيها يعطي لون الخشب الطبيعي، مع بعض التلوينات المتداخلة على جوانب القطع المكوِّنة لجوانب الخارطة المحيطية، تأثيرًا فنيًا خاصًا يضيف إلى تناسق الهيئة المرادة كل مرة، على الرغم من هواجس التقسيم السياسي الذي لا ينجح في جعل التاريخ «الجديد» يطرد الجغرافيا، أو يؤثر في تشكيل هيئتها العامة، وإن أثَّر على نحو أو آخر في تضاريسها.









صورة (٩): «خارطة»-عمل تركيبي لرنا بشارة، رام الله (٢٠٠٠)

في هذا العمل المبكر لبشارة ، لا يبدو أن المنطلقات النظرية استغرقت العمل كثيرًا، بل يمكن ربط فكرة هذا العمل وتنفيذه ورسالته بالمفهوم الباشلاري للمكان، وهو مفهوم يُخَارِجُ الإحالات النظرية والنهاذج التفسيرية لتحوُّلات الخارطة في المخيال السياسي، وإن تقاطع نسبيًا مع مفهوم المكان المهندس اجتهاعيًا. فبشارة، كها باشلار، تهدِّم البعد الفراغي الثلاثي البعد للمكان، كها تهدِّم المفهوم الفوكوي لمسألة التأديب، إن في رسم الخارطة بمواقعها ومسمياتها «الحقيقية»، أو بنثر الخارطة وإعادة تركيبها عبر فعل «اللعب». بدلًا من ذلك، تزاوج بشارة بين المصدرين اللذين ركن إليهها فوكو في تحليله للمكان بالمناسبة، وهما: المعرفة العلمية والواقع العياني اللذان يشكلان مَعين المخيال الخلّاق الذي لا يتم تركيب المكان ولا الإحساس به إلا بتوسلهها.

على الرغم من تشكيل المعرفة العلمية والواقعية للمخيال الإبداعي في عمل بشارة، فإن هذين الواقعين لا يمثّلان وجودًا أصيلًا، لكنها يمثّلان إحساسًا أصيلًا بالوجود، فلا الواقع الواقعي (Animus) ولا الواقع اللاواقعي (Anima) يمكن أن يكونا تمثيلًا للمكان (٢٧٧)؛ إذ المكان هو ما تنتجه الذاكرة الأليفة لهذين المصدرين من خلال إعادة، هي لحظةُ استعادة، لتجربة عيشِ هذين الواقعين اللذين يمثّل امتدادهما تعبيرًا عن الوجود الأصيل، وهو الصك الجمالي لذكرى الإحساس بالواقع الذي عاشته بشارة مرةً، وهو ما يُطلق عليه باشلار «البيت»، وهو ومجموعة الصور التي يستدعيها المخيال المبدع للذاكرة الأليفة. وعليه، فإن عمل بشارة يَنْطِقُ بفاعلية الزمن السكوني والمكان السكوني اللذين يسكنها الحالمُ وتشكّلها ذاكرتُه، الآن وهنا، ويستدرج المكان الحميميّ من الملجأ الذي ينشط فيه المخيال وتحتد فيه الذاكرة، ومكان نفي الوجود بالفعل لمصلحة الوجود بالقوة، مكان «الداخل» بامتياز: داخل «الذاكرة» وداخل الـ «بشارة» و «داخل» فلسطين.

<sup>27</sup> Gaston Bachelard, *The Poetics of Space*, Translated from the French by Maria Jolas; Foreword by Etienne Gilson, Beacon Paperbacks; 330 (Boston: Beacon Press, 1964), p. 143.

## «جسدى خرقة الأرض، فيا خالق الخلائق خطنى»: تينا شيرويل

إذا كانت بشارة قد استخدمت الخيوط، أداتيًا، لتجمع هياكل نبات الصبّار الفلسطيني وتعلُّقها بين سهاء صالة العرض وأرضها، وتعيد تركيب الخارطة بحسب ذاكرتها الأليفة لـ«داخلها،» فقد عملت تينا شيرويل، المولودة في لندن والمقيمة في القدس، على تنفيذ علاقات القوة التي تحكم تشكيل الخارطة بالإبرة والخيط ضمن عملية نسج وفك يتركان بصماتهما على جسد الخارطة. ففي تقديمها لعملها «خرائط» الذي شاركت به في «مسابقة الفنان الشاب لسنة ٢٠٠٠» في مؤسسة عبد المحسن القطان، تقول شيرويل: «الخرائط وسيلة لتقديم صورة عن المشهد الطبيعي، وهي في ذات الوقت أداة قوة. إذا أخذنا الخريطة، أداة أو موضوعًا، فإن عملية تفكيكها يمكن أن تُقرأ كوسيلة لكشف وتضمين الإشارات المتعددة التي يحملها المشهد الطبيعي في طيات هذه الخرائط. وبهذا كشف لعملية ممارسة القوة نفسها. هذه ليست خرائط قديمة، بل خرائط تتآكل عبر الوقت ليتم ترقيعها سوية من مواقع القوة المختلفة لأولئك الذين قاموا برسمها. كثير من هذه الخرائط تخضع لعملية التجزئة وإعادة التركيب. لذلك، فإن هناك عمليتين ساريتين في هذه الأشغال، ومرتبطتين إلى حد كبير بمرور الوقت. الخرائط تخضع بشكل دائم لعملية التركيب والتفكيك، طيَّة فوق طيَّة حيث يتم ترميمها بعد تدهور حالتها. ولهذا السبب، قد يجد المشاهد في أعمالي دبابيس وقطبًا غير مكتملة وإبرة تتدلى في نهاية الخيط للتدليل على عملية التحوُّل المستمرة للتضاريس. التوتر بين العمليتين يعني التطرق لفكرة كل من الرغبة والصعوبة في العودة إلى كمال أرض الوطن السابقة والمفقودة. وهذا يخدم فكرة تحويل الخريطة إلى موضوع رمزي. خطوط ضبابية وشذرات تحكى عن الخسارة وعمل الذاكرة في سعيها للقبض على المكان المفقود»(٢٨).



صورة (۱۰): «خرائط» – عمل تركيبي لتينا شيرويل، رام الله (۲۰۰۰)

۲۸ أبو هشهش والقطان، محرران، ص ۲۸.

لا تسلّم «خرائط» تينا شيرويل، إذن، باعتبار «المكان فضاءً مُّارَسُ فيه السلطة»، كما أسس فوكو، بل تسعى إلى المساهمة في تشكيل المكان، بالإبرة والخيط، كفاعل في تخطيطه، كمكان سلطوي، عن طريق «تخييطه»، وبين «التخطيط» و»التخييط» تعيد شيرويل بناء الخارطة نسجًا، وفتقًا، وترقيعًا، وتركًا للمقادير، ورغبة «الخائط» التالي الذي يكتبُ التاريخَ على جسد الخارطة بإبرة لا تزال تتدلى ولا يحول دونها والسقوط من على ظَهر الخارطة وظُهرها، كحصان محمود درويش، إلّا خيط يفتضُّ خرمها- العين على الملأ. هنا، ليس من الواضح أن شيرويل قد جاءت إلى مقولة أبي العلاء المعرِّي «جسدي خرقة تُخاط إلى الأرض، فيا خالق الخلائق خطني،» لكنها تواردت مع المقولة، وتمثّلت فلسطين، الأرض، لتردِّد المقولة بتصرُّف: «جسدي خرقة الأرض، فيا خائط الخرائط خطني»... هكذا فعلت، ربها.

اللافت في عمل شيرويل هو الاستثار الهائل في مسألة «الفاعلية» الفنية في إعادة تصميم الخارطة؛ تصميم يستدعي نظرة جان بول سارتر إلى المكان الذي تبدو فيه الفاعلية والمفعولية وما تحدثانه من تغيير في صورة المكان محكومتين بـ «حضور الآخر أو غيابه»؛ إذ لا يتحوَّل تصوُّر المكان، لدى الذات الفاعلة، من حيّز تمارس فيه هذه الذات وحدها السلطة، إلى حيّز تكون الذات فيه أحد مفاعيل المكان، أي أشيائه، إلى حين حضور «الآخر». هنا، يمكن القول إن اللحظة التي يسمّيها سارتر «أن تُرى من قِبل آخر»، أو ما يُعرف بـ «لحظة المنزه»، تكون الأداة المركزية في تهديم القدرة على تركيب المكان لدى «الذات» التي كانت فاعلة، مرةً، وتلاشت قدرتها على الفعل بعد ظهور «الآخر».

لذلك، يحسن التفريق بين مفهومين مركزيين في إطار النظر أو الرؤيا، هما: الرؤية البصرية (الحرفية)، والرؤيا الفكرية (المجازية) التي شكّلت بها العلومُ الاجتماعية مفهومَ المكان. فمكان باشلار هو خارج هذين الحقلين من حقول الرؤيا/ ــة، لأنه في حقل الرؤيا التي تؤمّنُ حيّزًا للحلم الأمين، أو هو حيّز السكينة البعيد عن الفراغية، والمجافي للتركيب الاجتماعي للفراغ في آن معًا. العُزلة، ولا شيء غيرها، إذن، هي معيار المكان الأليف وذاكرته عند باشلار، والعزلة تقتضي، بالضرورة، انعدام وجود «الآخر» عيانًا، أو بالأحرى افتراض عدم وجوده إن حضر في الوعي أو اللاوعي أو ما فوقها من «شعر» أو «جنون» أو «موت» خارجَ حدود «العقل والنقل» و «الشطح والنطح» مجتمعةً. أمّا المكان السارتري، الذي يهمن على عمل شيرويل، فيمثّل العكس تمامًا، إذ التنازع على دور الفاعلية في تحديد إحداثيات المكان واستبدال الأدوار فيه، هو ما يحدد طاقة الفاعل على الإحساس بالمكان أو بانسر ابه من ملكوته، وهو ما يعبر عنه سارتر بـ «ضياع عملكة الناظر»، حين دخول فاعل آخر إلى حيّز نظره لا يقاسمه حاسة النظر فحسب، بل ويقاسمه، أو يقتلع منه، القدرة على تشكيل المكان، وينفي عنه مركزية التملُّك لحظة نفيه لمركزية الإدراك، أي إنه قبل «لحظة ظهور الآخر» يكون الناظر متأكدًا من أن لا وجود لمن يشكّل المكان غيره، وعندما يدرك الناظر أن المنظور الآخر أصبح يشاركه النظر، فإن «الآخر» يخرج من حدًّ المفعولية إلى حدًّ الفاعلية، وفي الآن نفسه تنسحب «الأنا» لتصير واحدًا من «موضوعات» النظر إلى «آخر» لا يرحم.

قد تبدو فلسطين وخارطتها التاريخية موئلًا «مثاليًا» أول (Archetype) لهكذا سياسة فنية، إن لم يكن لهكذا فنِّ سياسيّ، لكن جدل عمليتي «التشتيت» و«اللملمة» أو «التنتيش» كها تسمِّيه شيرويل، و«التخييط» من دون الإحالة إلى فاعل سياسي أعلى (Master-Subject)، إن جازت لنا إضافة عابرة إلى فوكو وأغامبن، تُفْقِدُ العملَ راهنيّته، وآنَهُ وهُنَاهُ، في ظل عملية التحوُّل الكبرى على جسد الخارطة الرثّ، وجغرافيته الحقيقية المستباحة.

<sup>29</sup> Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness; an Essay on Phenomenological Ontology, Translated and with an Introduction by Hazel E. Barnes (New York: Washington Square Press; Pocket Books, 1956), pp. 342-343.



ومع أن الحِرَفية العالية في التخييط والتلوين النسجي، والحفاظ على بعض معالم التسميات التاريخية للخارطة التاريخية، كـ«خطة التقسيم» مثلًا، يساهمان في زيادة منسوب ما تكتنزه هذه الخرائط من مخزون عاطفي وشحنة تاريخية، فإن رهافة اللون، أحيانًا، تجعل الإبرة سيدة الموقف، وتنفي قدرًا كبيرًا من أثر الفاعل الخارجي وهي تُحيل عليه. لكن التوتُّر الناتج من هذه ضروب الأداء الفني هذه، مجتمعةً، يضع «خرائط» شيرويل في أعلى قائمة أجود التحوُّلات التي طرأت على الخارطة الفلسطينية.

## (استـ)دعاء الخارطة: فيرا تماري وجون (أبو) حلقة

بالإضافة إلى الأعمال الفنية الفردية للفنانين الفلسطينيين، تُطلَق بين حين وآخر مشاريعُ معهارية، وتُعقد ورش فنية تتناول الخارطة كثيمة أساسية، أكان في الأكاديميا أم في المؤسسات الفنية الفلسطينية. ومن هذه المشاريع، مشروع أشرفت عليه الفنانة فيرا تماري، ابنة يافا، مع طلبة دائرة الهندسة المعهارية في جامعة بيرزيت سنة ٢٠٠٩، بعنوان: «زوال فلسطين»، كانت خلاصته كرَّاسًا يضم بين دفَّتيه أعهالًا فنية متنوعة يعكس كلُّ منها تصوُّرًا بصريًا وفكريًا حول فلسطين وتحوُّلاتها: فكرة، وفضاء، وخارطة، إذ حين تُقلِّب صفحات الكتاب، يمكنك مشاهدة عرض لـ«صور متحركة» تعكس حجم التحوُّلات التي شهدتها خارطة/ فلسطين.





صورة (۱۱): صور من كرَّاس «زوال فلسطين»، ورشة فيرا تماري في جامعة بيرزيت (۲۰۰۹)

وفي ورشة أخرى نظّمها غاليري حوش الفنّ الفلسطيني سنة ٢٠٠٦، ونشر خلاصات فكرتها وبعض أعهالها الغاليري الافتراضي في جامعة بيرزيت، عمل الفنان جون (أبو) حلقة على قيادة مجموعة قوامها أحد عشر من الفنانين والمعهاريين والطلبة، من أجيال فلسطينية مختلفة، في مشروع الورشة، بعنوان: «الهوية والشخصية والمادة». وقد استهدفت الورشة اكتشاف البنى العلائقية بين التاريخ والذكريات والأحلام الشخصية وتمثّلاتها البصرية على سطح الخارطة المتحوِّلة بغية استكناه «الجانب الجيو-بوليتيكي لعملية وضع الخرائط، أي كيف تقوم الخرائط عبر الزمن بالتعبير عن، وعكس الهوية الوطنية والانتهاء والتشرد». وقد انتهت الورشة بنشر مجموعة من الأعهال الناجزة، بعنوان: dis/PLACE/ed أي «مشرّ دون».







صورة (١٢): عمل تركيبي لويس عبد ربه (يمين)، ولوحة إيهان الخياط (يسار) من ورشة جون (أبو حلقة) «الهوية، والشخصية، والمادة» في القدس (٢٠٠٦)

هنا، تبدو الخارطة وما تشير إليه من مكان أقرب ما تكون إلى تصوُّر مرسيا إلياد للمكان المقدَّس (The هنا، تبدو الخارطة وما تشير إليه من مكان أقرب ما تكون إلى تصوُّر أنه موجود فيه. كما تؤسس مقولة هندوسية شائعة بأن «المكان بلا معبد هو مكان قاحل»، بمعنى أن المكان الذي ليس فيه حضور لما نحب ومَنْ نحب هو مكان يباب. إلّا أن ثمة مقولة هندوسية أخرى تفيد بأن «الله موجود في كل مكان، إلّا في المعبد»! وبذا، تنشأ التصوُّرات الاستعلائية التجاوزية (Transcendental) التي تَنْتُجُ من تجسيد المقدَّس لذاته بمعنى التجلِّي (Hierophany) والتالي، حتى يكون العالم مكانًا للشُّكنى، يجب أن يوجدَ أولًا؛ أن يخرجَ من حدِّ الأزلية إلى حدِّ الحدوث، أو من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل. وبالتالي، فإن السكنى في مكان ما ليست قرارًا يكون الساكنُ فاعلًا فيه، بقدر ما هو استكمال لدورة الخلق، أي دورة «الاستخلاف» بمصطلح ديني. هنا، لا تنبع استعلائية المكان وتجاوزيته من خصائص فراغية أو تركيبية كما هي الحال عند فوكو وباشلار، بل تتعلق، كما هي الحال عند سارتر، بالبعد المفهومي للمكان ومرجعياته في كل ثقافة ولدى كل متأمّل في معنى المكان بعينيَّته.

تبدو أعمال المشاركين في ورش «الهوية والشخصية والمادة» وكأنها تنزع السحر عن «جغرافيا السحر المقدس» - فلسطين، فتجعلها تارة أرجوحة، وتارة أخرى رئة، وثالثة مزهرية للنار. تبدو فلسطين وخارطتها مكان الاختلاف والمختلف، مكان اللاتجانس، مكان الاختبار والامتحان، «دار الممر» و»الدهليز»، بتعبير الغزالي. لكنها تظهر أحيانًا في أعمال طلبة تماري مكانًا تُرابيًا متجانسًا لا يعكِّر صفوَه إلّا المساطر التي قسَّمته في ظل شرط استعاري. لكن ترابيَّته (واقعيَّة تصوُّره كمكان مدنَّس) لا تحول دون استمرار تصوُّره سُرَّةً للكون (Axis) شرط استعاري حوله كل كائن، ويدور هو في كل كائن.

Mircea Eliade: The Sacred and the Profane; the Nature of Religion, Translated from المزيد من التفصيلات، انظر: the French by Willard R. Trask (New York: Harcourt, Brace, 1961), and The Myth of the Eternal Return: Cosmos and History, Translated from the French by Willard R. Trask, Bollingen Series; 46 (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1971).



### القدس- صفر الخارطة: خالد حوراني

إذا كان لكل خارطة من قلب، ولكل دولة من عاصمة، فقد قرر خالد حوراني، ابن الخليل، أن يجعل القدس قلب الخارطة و «نقطة صفرها» عبر مشروعه الذي أطلقه في مناسبة إعلان القدس عاصمة للثقافة العربية سنة علب ١٠٠٨، لتتجسد فكرة «سُرَّة الكون» في أكثر تعبيراتها المباشرة. ففي ظل الصلف الإسرائيلي والتبجُّح في استئجار الأبدية، بإعلان «القدس عاصمة أبدية وغير مقسمة لإسرائيل»، جاء حوراني بفكرة «الطريق إلى القدس» لكسر تلك الأبدية عبر موضعة القدس على مرأى الفلسطينين الذين حُرموا من دخول المدينة عبر تحديد المسافة منها. والإنكليزية، ومحدَّد عليها بُعد قلب مدينة القدس عن نقطة تثبيت اللافتة. وقد بدأ تنفيذ المشروع، بالتعاون والإنكليزية، ومحدَّد عليها بُعد قلب مدينة القدس عن نقطة تثبيت اللافتة. وقد بدأ تنفيذ المشروع، بالتعاون رام الله، جوار ضريح الرئيس الفلسطيني الراحل ياسر عرفات، وتثبيت لوحة في قلب البلدة القديمة، في مقر مرحلته الأولى، ثمانون لوحة ثُبتت في مناطق مختلفة في فلسطين التاريخية، على أن يُستكمل المشروع في العواصم مرحلته الأولى، ثمانون لوحة ثُبتت في مناطق مختلفة في فلسطين التاريخية، على أن يُستكمل المشروع في العواصم العربية والعالمية. كما أعلن حوراني، في حينه، أن «كل من يريد الحصول على تصميم اللوحة بإمكانه ذلك من خلال الإنترنت، وباستطاعته تعليقها على واجهة منزله أو في أي مكان يريده، شرط أن يكتب المسافة التي خلال الإنترنت، وباستطاعته تعليقها على واجهة منزله أو في أي مكان يريده، شرط أن يكتب المسافة التي تفصل المكان الذي توضع فيه عن المدينة المقدسة» (۱۳).





صورة (١٣): اللوحة الأساسية لمشروع خالد حوراني «الطريق إلى القدس» (يمين)، وأول مكان علِّقت فيه في القدس (٢٠٠٩)

# تقلُّص فلسـ(طین)؛ سلیمان منصور

أمّا سليمان منصور، ابن بيرزيت، وصاحب كلاسيكية «جمل المحامل» في تاريخ الفن الفلسطيني، التي سمَّاها كذلك إميل حبيبي سنة ١٩٧٣، فيزوِّد عالم المرئيات الفلسطينية بأعمال تناولت خارطة فلسطين التاريخية. ولعل أشهر تلك الأعمال خارطته الطينية، بعنوان: «جسم متضائل/ Shrinking Object» التي أنجزها في سنة ١٩٩٦، تعبِّر اللوحة البارزة بالطين عن انكهاش الخارطة الفلسطينية مع مرور الزمن، انكهاش يُعبَّر عنه بجفاف الطين كهادة تكوينية للعمل. وقد اشتهر منصور بالعمل في الطين منذ بدء انتفاضة ١٩٨٧، إذ قرر التحوُّل من رسم الأرض والتراب، إلى الرسم بالأرض.

٣١ لمزيد من التفصيلات، انظر:

<sup>.
&</sup>lt;a href="http://www.alquds2009.org/atemplate.php?id=1623&searchkey">http://www.alquds2009.org/atemplate.php?id=1623&searchkey
الطريق./ ۲۰ إلى./ ۲۰ القدس=623&searchkey



وبالإضافة إلى «جسم متضائل»، الخارطة الأشهر بين خرائط منصور الفنية، شارك هذا الفنان في ورشة (أبو) حلقة سنة ٢٠٠٦ عبر إنجاز عملين فنيين من مواد متنوعة: تناول في الأول خارطة فلسطين التاريخية، فارغة من المحددات المكانية ومحاطة بأسهاء القرى والمدن الفلسطينية المحتلة، فيها صوَّر العمل الآخر خارطة الضفة الغربية المجزأة، وقد ضاعفها على نحو مرآوى، على هيئة فراشة، أو رئة، هشَّة ينقصها كثير من الحياة.





صورة (١٤): أعمال سليمان منصور: «جسم متضائل،» ١٩٩٦ (يمين)، وعملان أنجزا في ورشة جون (أبو) حلقة، في القدس، ٢٠٠٦ (وسط ويسار)

يدخلنا منصور بامتياز إلى عالم جديد من عوالم التصوُّرات الذهنية للأمكنة الأمكنة المتغايرة التي نحت لها فوكو اسبًا هو الهتروتوبيا (Heterotopia). غير أن «الأمكنة المتغايرة» تصدر عن معين نظري للمكان الابد من إضاءته ليتم المعنى؛ فمفهوم المكان الرياضي أو الهندسي يُشَكِّلُ جزءًا من مفهوم المكان الذي يتمركز حوله تعريف فوكو للمكان ونقده لعملية تشكيله، ولا أقول تشكِّله. يختبر هذا الفهم أثر النموذج الفراغي للمكان الذي يفرض على الجسم أو الذات حبكة استعلائية نتيجة لموقعه؛ فثلاثية البعد للمكان، عند فوكو، تنتج بيئة يمكن للمكان ولما يملأ شغوره أن يكونا فيها موضوعًا للتخطيط والموقعة، وبالتأكيد، للضبط والتأديب والتدجين (Disciplined Space). وعليه، عندما يكون المفهوم الهندسي مرجعية للمكان كحيّز للحياة، فإن إنتاج المكان لايمكن تصوُّره بغير كونه «حيّزًا لم ارسة السلطة». وفي كثير من مؤلفاته الثورية، يقدم فوكو أكثر الأمثلة الصارخة للمكان المنظّم والمدجّن والذي يمكن ملاحظته: مدينة الطاعون، حيث تُضبط المدينة ويدّجن مكانها تقسيهً وتخطيطًا، ويمتثل سكّانها سكونًا وحركة، لآليات الضبط والمراقبة مفعمة برؤيا المكرو ومعايره، وانضباط الممثل وعلاماته، بغضّ النظر عن المبرر الأخلاقي أو المعقلن الفكري أو المبرر السياسي لفعل الجبر (٢٢). وبذلك، تغدو الأمكنة عوالم مصغّرة أو مكبَّرة لـ«ماكينة التأديب» السلطوية التي تعيد إنتاج المكان وسكّانه وهي تعيد هندسته.

Jeremy W. Crampton and Stuart Elden, eds., Space, Knowledge and Power: Foucault and : لذيد من التفصيلات، انظر Geography (Aldershot, England; Burlington, VT: Ashgate, 2007), and Michel Foucault: Discipline and Punish: The Birth of the Prison (New York: Vintage Books, 1961); Madness and Civilization; a History of Insanity in the Age of Reason, Translated from the French by Richard Howard (New York: Vintage Books, 1988), and "Of Other Spaces," pp. 22-27.



غير أن فوكو يقدّم، إلى جانب هذه الأماكن المدجّنة والمدجّنة، نهاذج لأماكن محايثة خرجت في إطار تجلّيها عن حدّ التدجين وإنْ لفترات زمنية محدودة وغير متعاقبة. هذه الأماكن البديلة والمتغيرة، والقليلة على أي حال، هي أماكن الاستقرار، ويمكن أن نقول «السكينة» تجاوزًا. وهنا يمكن استدعاء مفهومين تطبيقيين للتوضيح: الأول هو مفهوم الخارج غير الأليف أو المدجّن (Untamed Exteriority)، وهو المكان الذي يستعصي على المراقبة، ويفرُّ من قبضة التأديب، وكأنه ثغرة في جدار المكان الاعتيادي المدجّن وثقب أسود فيه. إنه فضاء الأفق؛ إليه يسكن المنبوذون بلا أمر رسمي لهم بالانتباذ، وقد تم تخصيصه، على غير عين السلطة السيادية أو التأديبية، للعيش العابر بعيدًا عن «ظلم» السلطة و«ظلمتها».

وأمّا المفهوم الآخر، فهو «المكان المتغاير» (المكان الآخر) أو الهيتر وتوبيا، أي المكان الذي يعلّى، في بعض صوره، أو يدخِلُ في حيّر الحياد، منظومة العلاقات والمهارسات الصادرة عن السلطة في أشكالها السافرة (السيادية) وإنْ بقيت مشوبة ببعض أشكال السلطة الخفية (التأديبية). والهتر وتوبيا، كما اليوتوبيا، تختزن المهارسات الاجتهاعية المدجّنة ونقيضها، في آن معًا. غير إن تعيّنها، على خلاف اليوتوبيا، يحمل قابلية نقد، ولربها نقض، عمارسات الواقع القائم وأجندات السلطة. تكشف هذه الأمكنة زيف الترتيب الحيادي للمكان كها يتم فرضه من السلطات التأديبية، وما خلفها من سلطة سيادية. والمرآة هي النموذج الفذ للهتر وتوبيا، إذ إنها تعكس الحقيقي واللاحقيقي؛ تعكس من حقيقة المكان ثلاثية بُعده، لكنها تغيّبُ عن صورة المكان التعين الفعلي لما يملأ شاغره. لكن الهتر وتوبيا، كها يملي اسمها كـ«مكان متغاير» عن نفسه، وغيره من الأمكنة، تتعدد صورها وأنهاها تبعًا لمبادئ ستة «ناظمة» لها: تقول بكونها عابرة للثقافات، في «أزماتها» (بيت العجزة) و«انحرافاتها» (مدرسة الأحداث)، و«قابليتها للتغير والتطور تبعًا لتغير المجتمعات التي تظهر فيها» (المقبرة والميدان)، و«قدرتها على الجمع بين تغاير الأزمنة والأمكنة وقيمها في الواقع والخيال» (المسرح والحديقة)، و«أستعدادها لاحتواء تغايرات الزمن وتراصفاته، زوالًا ودوالًا، في مكان واحد» (المكتبة والمتحف)، و«جمعها للنقيضين من ويث كونها عصهاء ومستباحة، قابلة للاختراق وعصيّة عليه، في آن معًا» (الفندق والمقهي)، و«أهليتها للقيام بوظائف ختلفة، حدَّ التناقض»: بين أمكنة «الوهم» وأمكنة «التعويض»، بين إمارة تحتفي بالتحديث بلا حداثة وفضاء استعاري وظَف فيه المستعمر قيم الحداثة ولم يأت بالتحديث.

وفي استرجاع آخر لثيمة الخارطة، قدَّم منصور عملًا فنيًا هو خارطة منجزة باستخدام رسم بالزيت على المعدن، حيث تؤدي عوامل التآكل الطبيعية دورًا مهيًّا في تحويل الخارطة بقصديَّة تامَّة من الفنان الذي قام بصب الماء على العمل حتى يأكل الصدأ السطح، ويهدد المنظور الذي تخلقه الخارطة. وقد ورد في وصف هذا العمل (الذي أُنجز عبر معرض مشترك، بعنوان: «مواقف»، بين منصور والفنان النرويجي هوكن غيلفوغ، ضمن تواصل توأمي بين مدينتي رام الله وتروندهايم أقيم في قاعة الحلاج في رام الله سنة ٢٠٠٨) أن التغيُّر الذي طرأ على أسلوب منصور في العمل بالطين والنقش البارز نحو استخدام الزيت والرهان على فعل الماء لتكوين الصدأ، إنها جاء استجابة لرغبة الفنان في التحرر من الحدود القسرية للخارطة، ليضم فيها أماكن خارج الجغرافيا الطبيعية والتاريخية لفلسطين، من حيث اشتهالها على مواقع انتهاء في الذاكرة الأليفة لمنصور، ذلك أنه جعل مكان ميلاده، وهو لفلسطين، من حيث الشتها على مواقع انتهاء في الذاكرة الأليفة لمنصور، ذلك أنه معرضًا فنيًا مرةً. إن هذا العمل، ونابلس، وحتى المدينة السويدية أوبسالا، حيث ألقى الفنان محاضرات ونظم معرضًا فنيًا مرةً. إن هذا العمل، وهو يستدرج قضية السكن واللجوء، يضيف بُعدًا جماليًا آخر لمفهوم هتروتوبيا الزمن، إذ ترتبط خارطة منصور بشرائح مكانية متباعدة تستدعيها الذاكرة، بتزميناتها المتباعدة والمتغايرة (Heterochronies) على نحو دائري لا بشرائح مكانية متباعدة تستدعيها الذاكرة، بتزميناتها المتباعدة والمتغايرة (Heterochronies) على نحو دائري لا بدء فيه لزمن التذكُّر ولا انتهاء، اللهم إرادة الفنان بتجميع شذراتها، وطاقة المتلقًى على بناء العلاقات.





صورة (۱۵): عمل «خارطة» من معرض «مواقف» لسليان منصور (۲۰۰۸)

#### خارطة البياض: ميرنا بامية

تبقى قابلية الذاكرة في المرئيات الفلسطينية حيَّة وقادرة على ابتكار «أمكنتها المتغايرة» الخاصة، عابرةً أزمنة وأمكنة وتجارب شتَّى. وفي حين يستلهم صبحي زبيدي، بذائقة فذَّة، سخرية بورخيس من عبث البداية والختام في رسم الخرائط ومقاساتها في الحالة الفلسطينية، كما سيرد تاليًا، تقتبس ميرنا بامية، ابنة القدس، على نحو شبه حرفي قصيدة لويس كارول الآنفة الذكر، مستخدمةً الرسم التخيُّلي للخارطة الذي أعده هنري هوليدي ضمن الرسوم الكرتونية المرافقة للقصيدة. لم تأخذ عبثية قصيدة كارول معناها الحقيقي، على الرغم من القائمة الطويلة للأعمال التى تناصَّت معها، إلّا في رائعة خورخي لويس الشهيرة Del Rigor en la Ciencia في سنة ١٩٤٦.

قدَّمت بامية عملها الموسوم: «خارطة بيضاء»، وهو عمل فيديو تركيبي، في معرض «الفنانين الشباب» في متحف المقتنيات التراثية والفنية في جامعة بيرزيت سنة ٢٠١١. وقد ضمّ المعرض مختارات من ثلاثة معارض تم إنتاجها في سنة ٢٠١٠، وهي: مسابقة الفنان الشاب في مؤسسة عبد المحسن القطان، والأستوديو المفتوح في مركز خليل السكاكيني، ومعرض الفنانين الشباب في حوش الفن الفلسطيني (٢٣).

تقول بامية في تقديمها لعملها «خارطة بيضاء»: «يعتمد عمل 'خريطة بيضاء' على رسم تصويري مرافق لقصيدة 'صيد مخلوق السنارك' للويس كارول، ١٨٧٤. 'خارطة بيضاء' هي خارطة فارغة تمامًا عدا بضع إحداثيات سهاوية، تصبح بها إطارًا لرحلة متخيلة، تنقض فيها المساحة الفارغة جميع القيود، ممكنة بذلك رؤية العالم بلا هدف. 'خارطة بيضاء' هي كناية عن جميع الخرائط باحتوائها جميع التوقعات. يطرح عمل 'خارطة بيضاء' خارطة مدينة فاضلة، تعمل كرؤية 'تتعدى الخيال' لعالم يبتلع فيه فراغه الأبيض جميع الحدود والتقسيهات والحواجز. بالرغم من قدم هذا التصور للعالم (فالتصور نشر عام ١٨٧٤)، ما زال 'يتعدى خيال' الوعي المعاصر، بالرغم

٣٣ لمزيد من التفصيلات، انظر كتيب المعرض على الموقع الإلكتروني: <<http://www.artpalestine.org/img/youngartists.pdf</th>

وانظر كذلك صفحة العمل على الموقع الإلكتروني لـ "الجاليري الافتراضي لجامعة بيرزيت": 
الله item?id=599539&exh

:
-

من استمرار تأثيرها عليه كمتنفس لوجوده المثقل بسلطوية القيود والحواجز والعراقيل والحدود. من خلال هذا العمل، إنني أشكك بالإمكانيات التي نملكها في عالم حيث التقسيات، والفصل، والحواجز تتوسع بلا توقف... في عالم تكون الحدود بين ما هو حقيقي وظاهري غير واضحة المعالم». ثم تصف بامية قصيدة لويس كارول بكرب في ثماني نوبات، وتقتبس النوبة الثانية، موردة هامشًا مؤدَّاه: «تمت ترجمة القصيدة للعربية لفهم مرجعية العمل فقط، وليست ترجمة شعرية» (٢٤).





صورة (١٦): عمل تركيبي لميرنا بامية: «خارطة بيضاء،» رام الله (٢٠١٠)

قد يصدق هذا الهامش بشأن «ترجمة» العمل في كليّته على «تركيب» فني، إذ لم يتجاوز نقله نسخيًا على أي حال. لكن ما يثيره هذا العمل، وإنْ لم يكن موجّهًا إلى خارطة فلسطين بعينها، مع أنه جاء في التقديم أن «خارطة لكن ما يثيره هذا العمل، وإنْ لم يكن موجّهًا إلى خارطة فلسطين بعينها، مع أنه جاء في التقديم أن «خارطة بيضاء هي كناية عن جميع الخرائط»، هو أنه عمل مباشر لكنّه جاد، في مباشرته، كي يحيلنا على نموذج أعلى من «الأمكنة المتغايرة»، وهو «الهتروتوبيا الخنثى،» وهي مكان يركّبه تحليل فوكو اللامع لمفهومي الهتروتوبيا والمكان غير الأليف في آن معًا، فيصير مكانًا ثالثًا يدعوه: «المكان المتغاير بامتياز» (Heterotopia par Excellence) ، ويمثّل عليه بسفينة المجاذيم، إذ هي كيان سابح؛ مكانٌ لامكانيٌ؛ يحايثُ ويخارجُ في آن معًا؛ يقترب من أماكن المتدجين وسلطات الإكراه ويفارقهها؛ يعيش باستقلال لكنه لا يخرج عن حيّز الحكم الذاتي؛ لامحدود في المحيط اللامحدود، مكان جديد كل يوم؛ مكان أبرزُ خصائصه غيابُ خصائصه، وإحداثياته البيضاء. يؤسس فوكو المتحسس، ويُستبدل القراصنة بالبوليس. وبالرغم من شعرية فوكو، المنسربة إلى خارطة بامية، في وصف هذا الكان اللامكاني، فإنه والهروب إليه يندرجان في صنافية المكان هندسيًا ووجوديًا واجتماعيًا. ذلك بأن على الكان اللامكاني، فإنه والهروب إليه يندرجان في صنافية المكان هندسيًا ووجوديًا واجتماعيًا. ذلك بأن على المكان. إنه ليس مكانًا للحرية، لكنه مكان يستعصي على التدجين الخطي الذي تمارسه المؤسسة على العام للمكان. إنه ليس مكانًا للحرية، لكنه مكان يستعصي على التدجين الخطي الذي تمارسه المؤسسة على أمكنة أخرى ملك يمينها. لكن خارطة بلا إحداثيات ولا مواقع، كخارطة بامية، هي، بلا شك، مكان معلّق، ومنذور، إرجاءً واستدعاءً، لمخيال الحالين بفلسطين في حضورها وغيامها.

٣٤ «الفنانون الشباب،» (متحف المقتنيات التراثية والفنية والجاليري الافتراضي، بيرزيت، ٢٠١١ / ٢ / ٢٠١١ / ٢٠١١ / ٢٠١١)، ص ٩، على الموقع الإلكتروني: pdf.youngartists/img/org.artpalestine.www/:http

## فلسطين خارطةً لذاتها

وفي محاولة أخرى لفتح المخيال الاستدعائي للخارطة على أقصى احتمالاته، تدهمنا خارطة صبحي زبيدي «الخاصة جدًا»، بجودتها ومستويات التناص والاحتجاج السياسي والجمالي المركّبة التي تنتظمها. فعلى المستوى السياسي، يحيل زبيدي على قرار تقسيم فلسطين سنة ١٩٤٧، في مقولة سياسية واضحة: إن خارطة لا تضمن الوصول الحر إلى جغرافيا الخارطة هي لاخارطة، ولا بد من الانفصال عنها، وإعلان موتها. وأمّا على المستوى الجمالي، المستثمر على نحو مذهل لخدمة مقولة سياسية نبيلة، فيستلهم زبيدي إرث الشاعر الأرجنتيني العالمي، المتعدد النتاجات الأدبية، خورخي لويس بورخيس (١٨٩٩-١٩٨٦) ليحرر الخارطة من عبء إحالاتها، وليحرر نفسه من عبء الخارطة.

«لست أعمى لأرى»، قال محمود درويش مرةً، ولكن عوالم بورخيس السوريالية، التي ربها يكون العشى الوراثي في عائلته قد ساهم في تمكينه منها، صارت مَعِيْنًا إنسانيا للفنتازيا، أو لعله الأدب الخيالي الذي يشكِّل العبث، في اكتهال قوسه، أرضًا له لا سهاء لها يعلن عبره احتجاجه على عالم الممكنات الحصري، العالم الذي يحيل الممكنات، على الدوام، إلى مستحيلات تحكمها أنهاط متباينة من القوة والسلطة والعنف.

يحيل زبيدي، في آخر مقولته المصاحبة لعمله الفني «تقسيم» على سخرية بورخيس اللاذعة، في إحدى قصصه القصيرة جدًا، من فكرة الخارطة، ويورِّي بتلك الإحالة عن حوارية مذهلة مع بورخيس في إدانة الخارطة، ومعاداتها، جماليًا، بوصفها «قناعًا» أو «مرآة» تحجب الواقع وهي تحيل عليه. وقصة بورخيس هذه، هي قصة من فقرة واحدة، كُتبت في الأصل بالإسبانية، عبر «انتحال» فني مقصود نسبه بورخيس، بعبث منقطع النظير، إلى سواريز ميراندا، في أسفار الحكهاء (Viajes de Varones Prudentes) المكتوبة سنة ١٦٥٨.

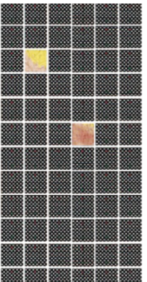
لم يكن ميراندا، بالتأكيد مُلهم ظمأ بورخيس؛ إذ تشير المصادر الأدبية والنقدية إلى تأثر بورخيس بقصة وقصيدة للأديب الإنكليزي لويس كارول (١٨٩٨-١٨٩٨) في هذا السياق، وهي القصيدة ذاتها التي استلهمتها بامية في العمل السابق (٢٥٠٠). الأولى، هي رواية بجزأين، بعنوان: خاتمة سلفي وبرونو (Sylvie and Bruno Concluded) نُشر جزؤها الأول في سنة ١٨٨٩، والآخر في سنة ١٨٩٩. تدور حوادث الرواية بين عالم واقعي وآخر خيالي، ويرد فيها فكرة حول خارطة يكون مقياس رسمها (ميل إلى ميل)، بحيث تكون الخارطة بحجم البلد الذي تعبّر عنه. وحين يدرك صاحب فكرة الخارطة استحالة فكرتها، يقترح أن يتم استخدام البلد ذاته خارطة لنفسه، والشك يساوره أن ذلك لا يكاد أن يكون كافيًا! وأمّا الأخرى، فهي القصيدة الشهيرة «صيد مخلوق السنارك» المنشورة في سنة ١٨٧٤. وقد كان من ضمن الرسوم المرافقة للقصة الرسم التخيّلي لخارطة بيضاء ليس فيها إلّا إحداثيات سهاوية بلا خطوط أرضية تُذكر، وهو رسم أعدّه هنري هوليدي ضمن الرسوم الكرتونية المرافقة للقصيدة. وكها تقدّم سابقًا، لم تأخذ عبثية قصيدة كارول معناها الحقيقي، على الرغم من القائمة الطويلة للأعمال التي تناصّت معها، إلّا في رائعة بورخيس الشهيرة حول صرامة العلوم (Del Rigor en la Ciencia) في سنة التي تناصّت معها، إلّا في رائعة بورخيس الشهيرة حول صرامة العلوم (Del Rigor en la Ciencia) في سنة التي يذكرها زبيدي في خاتمة نصّه.

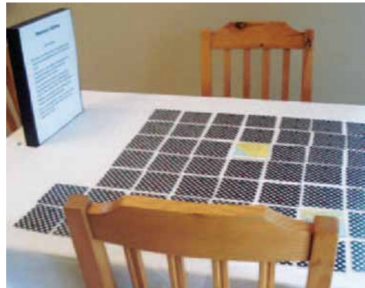
لطالما عبَّر الفلسطينيون عن «فقدان الفردوس» أو «الخروج منه»، غير أن المقاربة التي صاغها زبيدي في حواريته مع بورخيس تستحق الالتفات بامتياز؛ ففي الأسطورة الدينية، في الديانات الإبراهيمية وغيرها، هبط الناس

<sup>0 &</sup>quot; للاطلاع على النصوص الأصلية، انظر: Lewis Carroll, The Complete, Fully Illustrated Works (New York: Gramercy انظر: Books, 1982).

من الجنة، وفي بعض النعائيات الكبرى يهرب الناس إلى الجنة، أو يهربون منها حين تكتمل الممكنات على نحو ممل وقاحل بنهاياته السعيدة والكاملة، كما في جمهوريات الأحلام، ومدن الفلاسفة الفاضلة. ولكن، ماذا حصل للفلسطينيين بعد أن هربت فلسطينهم إلى لا مكان، وحالت بينهم وبينها خارطة قسَّمتها المساطر منذ سنة ١٩٤٧ وحتى اللحظة؟ وكيف رأى زبيدي هوية الفلسطيني الذي هربت منه جنته التي لا يزال يقطنها، ويرجع إليها، لكن من دون أن يتمكن من «العودة» التي ضمنها قانون عودة الطيور والنمل والنحل والأسماك، وكذا قانون البشر العام في القرار رقم ١٩٤٩ هوية الفلسطيني بالأمس، هي هويته اليوم، ويوم غد، وحيث يبعث الشهداء أحياءً: أرض، وناس، وحكاية لها ألف حكاية، وخارطة «عبّ على ليل المؤرّخ» ونهار السياسي في آن معًا.

لقد حاول المخرج اللاجئ صبحي زبيدي، ابن سافريَّة يافا، أن يجيب عن سؤالِ هروبِ الجنة الفلسطينية في واحد من أوائل أعماله، وهو فيلم: «خارطتي الخاصة جدًا» (١٩٩٨)، عبر تسجيل وثائقي في عشرين دقيقة لهروب الجنة بين ذاكرتين: ذاكرة من هُجِّروا من «الديار اليافوية» وذاكرة أبنائهم. عملٌ لم يبلغ، على الرغم من جودته الأدائية العالية، درجة النضج التي وصل إليها عمل صبحي زبيدي الأخير «تقسيم/ Part-ition» الذي عُرض في بينالي «تصوير: خطاطات مرئية للحداثة والإسلام» الذي أقيم في متحف Martin-Gropius-Bau في برلين بين تشرين الثاني/ نوفمبر ٢٠٠٩ وشباط/ فبراير ٢٠١٠، وكانت قيَّمته ومحررة الكتاب المصاحب له الناقدة والفيلسوفة آلموت بروكشتاين شروق (٢٠١٠). كما كان زبيدي قد شارك بالعمل نفسه في معرض جماعي بعنوان: «أبدًا لن أفارق»، ضمن موسم «مسارات فلسطين» في بروكسل سنة ٢٠٠٨.





صورة (۱۷): عمل تركيبي لصبحي زبيدي: «تقسيم»، برلين (۲۰۰۹)

Taswir: Islamische Bildwelten und Moderne, [Herausgeber Almut Sh. نظر: انظر: انظر: Bruckstein Çoruh und Hendrik Budde im Auftrag der Berliner Festspiele; Übersetzungen Echoo-Kerstin Elsner and Yasmin von Rauch] (Berlin: Nicolai, 2009), p. 126.



ربها قلّل الحضور الطاغي لشهداء غزة، الذين أتى تيسير البطنيجي بصورهم إلى قلب برلين، من «إشكالية» أعال ربيدي، وتنصُّلية أعال منى حاطوم، غير أن إدارة متحف Martin-Gropius-Bau لم تترك عمل صبحي زبيدي وشأنه (۲۷٪). فعمل «تقسيم،» الذي قد يكون أضأل الأعال حجاً في معرض «تصوير: خطاطات مرئية للحداثة والإسلام» يستند إلى فكرة إدانة العنف السياسي الذي مورس على الفلسطينيين وحَدِّي وجودهم: زمانيًا ومكانيًا. يقوم زبيدي بتقسيم خارطة فلسطين إلى اثنتين وسبعين قطعة بمقاس ٧,٣ x V, سم للقطعة الواحدة: فيترك بعض القطع على وجهها الصحيح كأجزاء من الخارطة الكبرى، ويقلب أجزاء أخرى على وجهها الآخر، ويضع «قواعد اللعبة» للمتفرجين بحيث يقومون بإعادة ترتيب هذه المتاهة – اللغز على طريقتهم الخاصة، فإن لم يتمكن الأول من إعادة ترتيب جديد، وهكذا إلى أن يعتدل مزاج الخارطة، وينسجم مكان الفلسطينيين الضائع مع زمنهم السليب. ترتيب جديد، وهكذا إلى أن يعتدل مزاج الخارطة، وينسجم مكان الفلسطينيين الضائع مع زمنهم السليب. لأحد بأن يلمس الخارطة على الرغم من احتفاظه بملخص المشروع، التالية ترجمته، على جانب الصندوق. تُذَكَّر سياسة إدارة المتحف الألماني المرء بنكتة سمجة لأحد المعارض حول الكتابة باللغة العبرية على طريقة «بريل»، حيث عمل قيَّمو المعرض على وضع الكتابات في أطر زجاجية، فلم يتمكن المكفوفون من لمس الكتابة، ولم يتمكن المبصرون من قراءتها!

هكذا هي فلسطين، إذن، مكتوبة بلغة لا يصل إليها من يعرفها، ولا يعني رسمها أي شيء لمن لا يعرفها! أمّا في السياق الأوروبي، والحيّز الألماني على وجه التحديد، فقد وجد فيه زبيدي طريقًا ليس أقل التفافيّة من طرق الخارطة نفسها ليضع مقياس الرسم للخارطة، مشروعه، «تقسيم»، الذي يعيد «ترتيب» خارطة فلسطين التي أهداه إياها لاجئ من نحيم بيرزيت سنة ١٩٧٤، وجالت معه العالم معلّقة على جدران كل بيت يقطنه، حيث توقّف، خجلًا، عن تلك العادة، ولم يعلّق الخارطة بعد اتفاق أوسلو ١٩٩٤، و«مزّق» الخارطة فنيًا بعد قرابة ثلاثة عقود (٢٨).

يروي زبيدي قصته وقصة الخارطة، قصة «طفولة الأرض» التي لم تبلغ «طفولة السماء» بعدُ. لكن، ما هو شكل الإدانة التي يكيلها هنا: هل هي إدانة للخارطة الأولى أم إدانة للخارطة التي خانت جغرافيا «الخارطة الأولى؟» وما سرُّ استدعاء بورخيس في هذا المقام؟ فنحن نعلم أن بورخيس، فيها أحلنا عليه من قبل وفي معظم أعماله، قد أدان عنف المعرفة وعنف الحصرية المتضمنين، ضرورة، في عنف الإمبراطورية ابتداءً من «اعتدال» القوة في الصين القديمة، ومرورًا بشرَه القوة العابثة في إسبارطة-البحر وحروب البيلوبونيز التي لا تصلح لشيء بقدر ما تصلح للمخيال الشعري، وانتهاء بسعار القوة الغاشمة في إسبارطة-البر، إسرائيل الجديدة. فها الذي يدعو زبيدي إلى حواريةٍ مع بورخيس، وما الذي يجنيه من توظيف رأس مال بورخيس الرمزي لينتج خارطة أكثر

٣٧ لم تترك إدارة المتحف، كذلك، أعمالًا وكتابات أخرى وشأنها، بل سعت إلى إقصاء الأعمال والكتابات التي ادّعت أنها تمس بأخلاقيات المتحف وحساسياته تجاه إسرائيل، وخاصة في أعمال الفنان الفلسطيني تيسير البطنيجي، والكتابات النقدية التي رافقتها. لمزيد من المعلومات حول موسم «مسارات فلسطين،» ومعرض «أبدًا لن أفارق»، انظر صفحة المعرض على الجاليري الافتراضي لجامعة بيرزيت: <http://virtualgallery.birzeit.edu/tour/exhibition?id=431504>.

وللاطّلاع على الإشكاليات السياسية، والسجال الإعلامي الذي دار حول المشاركات الفلسطينية في المعرض المذكور، انظر: عبد الرحيم الشيخ: «خريف النكبة... ربيع الكتابة (١-٥): الفن الفلسطيني ينتصر على الصهيونية والنازية،» الأيام، ٢٠١٠/٤/٥ ، ص ٣٠، على الموقع الإلكتروني: <http://www.al-ayyam.com/pdfs/2-4-2010/p30.pdf>. و«حسين البرغوثي وفلسطين: طفولة الأرض، وطفولة السياء،» الأيام، ٤/٥/١٠، ص ٣٠، على الموقع الإلكتروني: <http://www.al-ayyam.com/pdfs/4-5-2010/p30.pdf>.

۳۸ انظر مشروع صبحي زبيدي على الموقع الإلكتروني «الجاليري الافتراضي لجامعة بيرزيت»: /http://virtualgallery.birzeit.edu>. -<br/>tour/exhibition?id=431504.



دقّة، وقد أوضح بورخيس مقاصده على نحو لا يقبل التأويل حين استدعى هو الآخر، بسخرية لا ينقصها البريق، مقولة سواريز ميراندا، من أسفار الحكماء سنة ١٦٥٨، ليدين دقة الخارطة لا عدم دقَّتها؟

يؤسس بورخيس أنّه «في تلك الإمبراطورية بلغت مهنة رسم الخرائط حدَّ الكهال إلى درجة صارت فيها خارطة قضاء واحد تغطّى فضاء مدينة بأسرها. ومع مرور الزمن، غدت هذه الخرائط غير وافية بالحاجة، فعملت أكاديمية واضعي الخرائط على رسم خارطة للإمبراطورية بمساحة الإمبراطورية نفسها بحيث تُقارَنُ فيها النقطة على الخارطة بمثيلتها على الأرض. غير أن الأجيال اللاحقة، غير آبهة برسم الخرائط، استثقلت هذه الخارطة... ودونها قلة احترام لها، هجرت الأجيال الخارطة، وتركتها لقسوة الشمس والمطر. أمّا اليوم، فلا تزال الممِزَقُ البالية المتبقية من هذه الخارطة موجودة في الصحارى الغربية، تحتمي بها الوحوش الشاردة والـمُعدمون البلابيت... لكن ليس ثمة، على طول البلاد وعرضها، أي أثر لعلم الجغرافيا!» (٢٩).

يستثمر زبيدي ما في قصة بورخيس من عبث فني وتحايل على التاريخ والجغرافيا في آن معًا، ولكن لماذا؟ هل أراد أن يتجاوز «علم الجغرافيا» الذي دشَّن خارطة البلاد في جنوب الساحل السوري، وليدين الجهل بـ «علم السياسة» الذي أو دى بدقة الخارطة، وما تمثّله من جغرافيا السحر الإلهي لفلسطين؟ سؤال قد لا نجد إجابة عنه أكثر دقَّة، مع أن زبيدي هاهنا يدين الدقَّة وهو يرجوها، من دون أن يندبها، من مقو لات محمود درويش الذي لم يكتف بالأرض في تحديد الجغرافيا، بل جاوزها إلى أن «رائحة البن»... «جغرافيا» حتى وإن «سقط القطار عن الخريطة».

على الرغم من ذلك، يعتقد زبيدي في حوارية قصيرة على هامش معرض «مسارات فلسطين»، أن «تدمير الخريطة لا يصلح العلاقة بين الجغرافيا والتاريخ»، ولذا فهو «يدمِّر» الخارطة لسبب سياسي، إذ الخارطة مدمَّرة بفعل الـ«تقسيم» الذي وسم العمل كلَّه، ووسم السيرة الفلسطينية التي تشكَّلت، من وجهة نظره، من مزيج جدلي بين الغياب والحضور. والعمل لديه «لا يمنح إحساسًا بالختام، بل ينكأ الجرح»، كما توضح شهادة زبيدي التفصيلية في هذا العمل؛ إذ «إن النص جزء أساسي من العمل، ومهم أيضًا، فهو يشرح كيف تنتمي الخريطة إلى التفصيلية وعالم لم يعد لهما وجود. إنها خريطة لعالم قد اختفى» (١٠٠٠). لقد عمد زبيدي إلى نكء جرح «التقسيم»، لعل تقسيم الخارطة، حدَّ التمزيق، يكون دليلًا على تراب الجنة المختفية، «العالم المختفي» الذي يدشِّن زبيدي أبرز رموزه: خارطتُه بوصفها إعادةً في لحظة استعادة.

## منتهى: تحوُّلات الخارطة في المرئيات الفلسطينية (الفكرة، والتقنية، والشاعرية)

يتمحور استدعاء الخارطة في المرئيات الفلسطينية، على مستوى الفكرة، حول حادث مركزي في الذاكرة الفلسطينية، هو النكبة التي أطاحت أرض الخارطة وناسها وحكايتها: هويةً وذاكرةً، ذلك أن مركزية النكبة في الحالة الفلسطينية لا تجعل منها معطى تاريخيًا تحدد مرةً وانطفاً، بل تجعلها فيضًا وطنيًا في الذاكرة الجمعية الفلسطينية في مختلف أماكن وجود الفلسطينيين في حدود فلسطين التاريخية والشتات. ولذلك، فإن مقاربة النكبة تتجلى في اعتبارها حادثًا تاريخيًا جللًا؛ إذ في غمرة تخلُّق النخبة القومية التي كانت تحاول اجتراح الخطاب

Jorge Luis Borges, "On Exactitude in Science," in: Jorge Luis Borges, Collected Fictions, : لقراءة النص الأصلي، انظر Translated by Andrew Hurley (London; New York: Allen Lane The Penguin Press, 1999), p. 325.

٤٠ انظر المقابلة مع صبحي زبيدي على الموقع الإلكتروني لـ «الجاليري الافتراضي لجامعة بيرزيت»: /http://virtualgallery.birzeit.edu>. -<br/>tour/exhibition?id=431504



الذي سيجعل القومية (في حالة الوطنية الفلسطينية) تفيض على القوم لتنتج الدولة المرجأة، بدأ الحلم الصهيوني، بعد قرابة خمسين عامًا على صياغاته الأولى، بالتحقق على شكل إعلان مشروع - دولة -إسرائيل سنة ١٩٤٨. وقد كانت الاستفاقة على الحلم الصهيوني، بتأسيس الدولة الاحتلالية، هي بداية الكابوس الفلسطيني بالقضاء على مشروع الحداثة الفلسطينية المتمثّل في إقامة الدولة التي تحفظ الناس، وأرضهم، وقصتهم مع أرضهم. وقد كانت الخارطة، بالتأكيد عنصر توتُّر هائل في التعبيرات السياسية والثقافية والفنية.

لذلك، فإن قراءة النكبة، وتمثيلاتها على الأرض وفي حكاية المرئيات، إنها تكون في تركيز النظر في ما أحدثته النكبة من هزيمة في هذه الحدود الثلاثة لهوية الفلسطينيين كجهاعة قومية أصلية: الديموغرافيا والجغرافيا والهستروغرافيا؛ ذلك أن من شأن هذه القراءة أن تفهم النكبة بوصفها نفيًا متواصلًا للذات الفلسطينية يتجسد في مشروع النصر، وهو مشروع الغالب الصهيوني لتكريس ذاته، ومشروع الهزيمة، وهو مشروع الغالب الذي يواصل من خلاله نفي ذات المغلوب ووجوده. وعليه، فإن الهزيمة التي أُلحقت بالفلسطينيين، كذلك، ليست جوهرًا تاريخيًا لوجود الذات الجمعية تحدد مرةً وانطفأ سنة ١٩٤٨، بل هي «نفيٌ متقدِّم» لهذا الوجود يديرهُ الغالب-النقيضُ ويبدعه على نحو يحفظ ذاته الجمعية، وذاكرته هو، ويحيلها إلى جوهر تاريخي عصيًّ على الانطفاء. الهزيمة، إذًا، إبداع الغالب الصهيوني الذي لا يمثّل المغلوبُ الفلسطيني إلّا مادته وفضاء تدشينه. وذلك، فإن النكبة هي فعل متواصل ونفي متقدِّم، لا ينبغي إحياء ذكراه، بل التخلص من لعنته.

وبها أن الخارطة في التعبيرات السياسية والثقافية، والمرئيات الفلسطينية ذروة سنامها، تعدُّمن أبرز التوترات التاريخية في التعبير عن الحادث التكويني الأبرز في الذاكرة الجمعية الفلسطينية، وهو النكبة، فقد جرت مقاربة ما تعلَّق بها من نتاجات فنيَّة، كالتقاء بين تيَّارات «البناء السفلي/ الهندسة الفردية» و»البناء العلوي/ الهندسة الجمعية» للذاكرة، يتخللها مستوى ثالث في الحالة الفلسطينية التي لم تشهد، حتى اللحظة، تجربة دو لانية جامعة لجميع مكوِّناتها المجنوافية والديموغرافية والثقافية. ينطلق هذا المستوى من تعميم العمليات من أسفل (التجارب الفردية) على أجسام ثقافية تمثيلية متعددة تأخذ طابع الجمعية لكنها في سلوكها وأدواتها وأهدافها تعدُّ استمرارًا لعمليات البناء الفردي. وما تذرُّر الاتحادات الثقافية والمؤسسات التمثيلية في المشروع الثقافي الفلسطيني اليوم سوى واحد من الأمثلة على ذلك. لكن استدعاء «أشياء الذاكرة» في المرئيات الفلسطينية بشأن «خارطة النكبة» ينطق بقدرة تيار الذاكرة السفلي على إحراج تيارها العلوي، وإنقاذه من ورطته السياسية والأخلاقية (١٠).

أمّا من حيث التقنية، فقد مال معظم الأعمال الفنية التي تناولت الخارطة ثيمة مركزية إلى تقنية «التركيب» التي عكست تراجعًا في صلابة التعبير الفني عن ثبوتية الخارطة كمرجعية رمزية وبلاغية وجمالية. هنا، تم تدشين نقد مهم لا لاستخدام تقنيات «التركيب» من جانب الفنانين الفلسطينيين في العقدين الأخيرين فحسب، بل أيضًا للشروط المؤسسية والثقافية والفنية والفضائية التي يتحرك هؤلاء الفنانون عبرها، ولربها بحسبها: مادةً ووسيطًا وشكلًا، منشبكة في نسيج رخو على نحو لا يحلُّ التناقضات المكوِّنة للذات الفلسطينية، حيث يؤدي اجتماع هذه الشروط إلى متاهة ينقاد من خلالها المتلقي داخل الذات الفلسطينية. وهذه المتاهة «هي عبارة عن طموح حثيث لذات تنطوي على مؤسساتية نقية ومرتبة، بحيث تحمِلُها وتحمَل عليها، حيث تلعب المجمّعات التجارية، والمباني القديمة المرتمة، والبلدية، ومباني المنظهات غير الحكومية، الدور المركزي في إعادة صياغة هذه (الفلسطينية) الجديدة وممارساتها. في الأوقات العادية، نرى أن هذه العوامل الاجتهاعية الاقتصادية تحفر الذات الجديدة في

<sup>13</sup> للاطّلاع على تفصيلات هذه المقولات النظرية، انظر: عبد الرحيم الشيخ، «الهوية الثقافية الفلسطينية: المثال، التمثيل، التماثل،» في: التجمعات الفلسطينية وتمثلاتها ومستقبل القضية الفلسطينية (رام الله: مركز مسارات، ٢٠١٢).



مجالاتها المحددة والمتخصصة، في حالتنا هذه يصبح العمل الفني الفرصة بامتياز من أجل قَنْوَنَة العام إلى داخل قالب الذوق الحسي لهذه الذات الجديدة، التي ما زالت في حالة من إعادة تشكيل الشخصية الفلسطينية»(٢٠٠).

لا يخفي النقاد قلقهم تجاه سياسات المؤسسات التي تؤدي إلى خلط هائل في المواد والوسائط والأشكال المتداولة والمتداخلة على المستويات الوطنية، والفنية والتجارية، ولا يستنكر ون أن يكون الفن مداخلة اجتهاعية في الفضاء العام، فذلك معلوم بالضرورة، لكنه يستنكر «الهجنة» بين هذه المستويات التي مكّنت المؤسسة الثقافية والفنية من تسجيل «انتصارات» في الصراع على تعريف الفضاء العام، وبلورة الذائقة الجديدة. وخلال تحليل بعض الأعهال الفنية، مادةً ووسيطًا وشكلًا، يُشار إلى أن هذه الأعهال، في أغلبيتها، تساهم في بلورة صورة عن «فلسطين التي تفشل تكرارًا في تحقيق ذاتها». وعلى ذلك، تكون النتيجة أن هذه المرحلة، غير المنتهية من الفن الفلسطيني، غير معبّرة عن «جمالية تشطّ»، بل هي بحث عن جمالية على هذا النحو، ذلك أنها جمالية «غير المكتمل»: «تتركب بنية هذا البحث من العلاقات بين تهشيش المادة، والاستعمال التقني للوسيط داخل عملية الإبداع، وأشكال صورة تشظّي الأنا. تصبح عملية تهشيش المادة، في هذه التركيبة، شرطًا ضروريًا بغية تشكيل صور التشظّي، طوسيط لا يعني عدم فاعليته، بل يشير إلى كونه شرطًا موضوعيًا، وإلى عدم محاولة الفنانين توضيح موقعه للوسيط لا يعني عدم فاعليته، بل يشير إلى كونه شرطًا موضوعيًا، وإلى عدم محاولة الفنانين توضيح موقعه وتغييره، أو تحويل موضوعيته باتجاهات أخرى. من هنا، فإن عدم اكتهال مثلث مادة – وسيط – شكل، هو نتيجة عملية إبداع ذات بُعدين في مجال شرطه الضروري، ولكن غير الكافي، هو العمل على ثلاثة أبعاد على الأقل» "تا".

وأمّا من حيث الشاعرية، فمن اللافت أن جميع الأعمال انحازت إلى فكرة الفقد التي عُبّر عنها بـ: تذرّر الخارطة وتشظّيها، وتقلُّصها، واحتراقها، وهروب أرضها منها، بل وهروب مواقعها وتحوُّها إلى عدم أبيض. هنا، تجدر الإشارة إلى أن المرئيات الفلسطينية ليست منفردة بإحالة الخارطة إلى أرض يبابها الخاص بعد أن صارت أرضها المرجعية يبابًا في إثر تغييب أصحابها، بل شهد المخيال الشعري، كذلك، وفي أنضج تصويراته على لسان محمود درويش، في قصيدته «على محطة قطار: سقط القطار عن الخريطة»، تعبيرًا شبيهًا عن ظاهرة الفقد للخارطة وأرضها اللتين لا تزالان برسم المتذكرين، إعادة واستعادة:

«كنا طيبين وسُذَّجًا. قلنا: البلادُ بلادُنا قلبُ الخريطة لن تصاب بأيَّ داء خارجيًّ... (للحقيقة، ههنا وجه وحيدٌ واحدٌ ولذا.. سأنشد): أنتَ أنتَ ولو خسرتَ. أنا وأنتَ اثنان في الماضي، وفي الغد واحد. مَرَّ القطار ولم نكن يَقِظَيْن، فانهض كاملًا متفائلًا، لا تنتظر أحدًا سواك هنا. هنا سقط القطار عن الخريطة عند منتصف الطريق الساحليِّ. وشبَّت النيرانُ في قلب الخريطة، ثم اطفأها الشتاء وقد تأخر. بلادنا قَلْبُ الخريطة. قلبها المثقوبُ مثل القرش في سوق الحديد. وآخر الركاب من إحدى جهات الشام حتى مصر لم يرجع ليدفع أجرة القناص عن عمل إضافيً كما يتوقع الغرباء. لم يرجع ولم يحمل شهادة موته وحياته معه لكي يتبين الفقهاء في علم القيامة أين موقعه من الفردوس. كم كنا ملائكة وحمقى حين صدقنا البيارق والخيول، وحين آمنًا بأن جناح نسر سوف يرفعنا إلى الأعلى! (سهائي فكرةٌ. والأرض منفايَ المُفصَّلُ). لجرحي الأبديِّ محكمة بلا قاض حياديٍّ. يقول يرفعنا إلى الأعلى! (سهائي فكرةٌ. والأرض منفايَ المُفصَّلُ). لجرحي الأبديِّ محكمة بلا قاض حياديٍّ. يقول في القضاة المنهكون من الحقيقة: كل ما في الأمر أن حوادث الطرقات أمرٌ شائع. سقط القطار عن الخريطة واحترقتَ بجمرة الماضي. وهذا لم يكن غزوًا! ولكني أقول: وكل ما في الأمر أني لا أصدّق غير حدسي» (١٤٤٠).

٢٤ إسهاعيل الناشف، «صورة الـمُتشظِّي،» في: محمود أبو هشهش ونيكولا جري، محرران، تحوُّلات: مسابقة الفنان الشاب للعام ٢٠٠٦ (رام الله: مركز القطان للبحث والتطوير التربوي، ٢٠٠٨)، ص ٢٥.

٤٣ المصدر نفسه، ص ٢٩.

٤٤ محمود درويش، لا أريد لهذي القصيدة أن تنتهي: الديوان الأخير (بيروت: رياض الريِّس للكتب والنشر، ٢٠٠٩)، ص ٢٥-٣٤.